
Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

959 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 959 – 974 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107974 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DARI ADAT KE KOLONIAL: SUMPAH DARAH SEBAGAI 

INSTRUMEN KUASA BRITISH NORTH BORNEO COMPANY 

DI BORNEO UTARA 

 
FROM CUSTOM TO COLONIAL: THE BLOOD OATH AS AN 

INSTRUMENT OF BRITISH NORTH BORNEO COMPANY POWER IN 

NORTH BORNEO 
 

Abdul Aziz Kong Bin Abdul Alim1  

 
1Fakulti Sains Sosial dan Kemanusiaan, Universiti Malaysia Sabah (UMS), Malaysia,  

(E-mail: abdul_aziz_ma22@iluv.ums.edu.my ) 

 

Article history     To cite this document:  

Received date :  20-09-2025  Abdul Alim, A. A. K. (2025). Dari adat ke kolonial: 

Sumpah darah sebagai instrumen kuasa British North 

Borneo Company di Borneo Utara. Journal of Islamic, 

Social, Economics and Development (JISED), 10 (79), 

959 – 974. 

 

Revised date :  21-09-2025  

Accepted date :  12-12-2025  

Published date :  15-1-2026  

 

Abstrak: Makalah ini meneliti strategi British North Borneo Company (BNBC) dalam 

menggabungkan unsur budaya Barat melalui perjanjian bertulis serta adat tempatan seperti 

perjanjian lisan dan sumpah darah ke dalam proses pemerolehan wilayah pedalaman Borneo 

Utara pada akhir abad ke-19. Dengan menggunakan kerangka Teori Hegemoni Antonio 

Gramsci dan Teori Simbolisme Kuasa Kolonial, kajian ini menganalisis bagaimana ritual 

tradisional yang bersifat sakral telah dimanipulasi untuk mengabsahkan kuasa kolonial dan 

membina persetujuan sosial terhadap pemerintahan BNBC. Berdasarkan analisis dokumen 

kolonial, laporan ekspedisi, dan sumber antropologi, dapatan menunjukkan bahawa perjanjian 

lisan, sumpah setia bukan sahaja berfungsi sebagai mekanisme pengukuhan legitimasi dan 

persetujuan politik, tetapi juga sebagai simbol integrasi antara kuasa tradisional dengan 

pentadbiran kolonial. BNBC memanfaatkan ritual ini sebagai strategi simbolik untuk 

mewujudkan bentuk hegemoni yang menekankan penerimaan dan kerjasama masyarakat 

tempatan tanpa kebergantungan mutlak kepada kekerasan ketenteraan. Melalui pendekatan 

ini, BNBC berjaya menstrukturkan bentuk pemerintahan baharu yang mengekalkan elemen 

budaya tempatan dalam kerangka pentadbiran kolonial moden. Kajian ini menegaskan bahawa 

adaptasi adat seperti sumpah darah merupakan instrumen penting dalam peralihan kuasa  

daripada sistem adat kepada sistem kolonial serta memperlihatkan bagaimana simbolisme 

budaya dimobilisasi bagi memperkukuh legitimasi kuasa penjajahan di Borneo Utara. 

 

Kata Kunci: Syarikat Pentadbiran Borneo Utara, Perjanjian Bertulis, Perjanjian Lisan, 

Borneo Utara, sumpah darah, hegemoni, simbolisme kolonial, legitimasi kuasa 

 

Abstract: This paper examines the strategy of the British North Borneo Company (BNBC) in 

integrating Western contractual culture with indigenous customs particularly the blood oath 

within the process of territorial acquisition in the interior regions of North Borneo during the 

late nineteenth century. Framed within Antonio Gramsci’s Theory of Hegemony and the Theory 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:abdul_aziz_ma22@iluv.ums.edu.my


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

960 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 959 – 974 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107974 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

of Colonial Symbolism of Power, this study analyzes how sacred traditional rituals were 

manipulated to legitimize colonial authority and cultivate social consent among local 

communities.Drawing upon colonial documents, expedition reports, and anthropological 

studies, the findings reveal that the blood oath functioned not only as a mechanism for political 

legitimization and consent but also as a symbol of integration between traditional power 

structures and colonial administration. BNBC employed this ritual as a symbolic strategy to 

establish hegemony through persuasion and cultural adaptation rather than through extensive 

military coercion.Through this approach, BNBC successfully restructured governance by 

embedding indigenous traditions within the framework of modern colonial administration. The 

study underscores that the adaptation of local customs, such as the blood oath, served as a 

crucial instrument in the transition of power—from customary to colonial systems—and 

demonstrates how cultural symbolism was mobilized to reinforce the legitimacy of colonial rule 

in North Borneo. 

 

Keywords: British North Borneo Company, Treaties, North Borneo, blood oath, hegemony, 

colonial symbolism, political legitimacy 

 

 

Pengenalan  

Peralihan kuasa politik di Borneo Utara pada akhir abad ke-19 menandakan satu bab penting 

dalam sejarah kolonialisme British di Asia Tenggara. Wilayah ini, yang pada asalnya berada di 

bawah pengaruh Kesultanan Brunei dan Kesultanan Sulu, secara beransur-ansur dipindahkan 

kepada pentadbiran British North Borneo Company (BNBC) melalui siri perjanjian antara 

tahun 1877 hingga 1878, diikuti pengesahan tambahan pada dekad-dekad berikutnya (Gramsci, 

1971). Pemerolehan ini tidak semata-mata bersifat perundangan melalui dokumen bertulis, 

tetapi turut memperlihatkan dimensi sosial dan budaya yang kompleks, khususnya dalam 

konteks penerimaan masyarakat peribumi terhadap kuasa kolonial baharu. (Rutter,1922).  

 

Dalam hal ini, perjanjian lisan ikrar sumpah darah (blood oath) merupakan antara mekanisme 

penting yang mencerminkan pertembungan dan penyesuaian antara adat tempatan dengan 

kehendak kolonial. Upacara sumpah darah yang lazimnya bersifat suci dan dihormati dalam 

budaya masyarakat pedalaman telah dimanfaatkan oleh BNBC sebagai instrumen simbolik 

untuk mengabsahkan pemerintahan mereka. Walaupun amalan ini tidak diiktiraf dalam sistem 

undang-undang kolonial British, ia berfungsi sebagai alat politik yang mengukuhkan 

persetujuan sosial dan legitimasi pemerintahan BNBC di kawasan pedalaman Sabah (Nicholas, 

1994). 

 

Dalam konteks teori, artikel ini menggunakan Teori Hegemoni Antonio Gramsci bagi 

menjelaskan bagaimana BNBC membina kekuasaan bukan sekadar melalui paksaan (coercion), 

tetapi juga melalui pembentukan persetujuan (consent) dalam kalangan masyarakat 

tempatan.Melalui penerapan adat seperti sumpah darah, BNBC berjaya menyalurkan bentuk 

“persetujuan hegemonik” yang membolehkan pemerintahan kolonial diterima sebagai sesuatu 

yang sah dan wajar. Pada masa yang sama, teori simbolisme kuasa kolonial digunakan untuk 

menelusuri bagaimana ritual tradisional dimanipulasi menjadi simbol legitimasi yang 

menandakan peralihan daripada sistem pemerintahan adat kepada sistem pentadbiran kolonial 

moden (Treacher, 1884). Oleh itu, makalah ini meneliti strategi BNBC dalam memanfaatkan 

adat tempatan sebagai instrumen transisi kuasa daripada adat kepada kolonial serta 

menganalisis peranan sumpah darah sebagai simbol integrasi antara dua sistem pemerintahan 

yang berbeza. Penelitian ini bukan sahaja mengungkap aspek sejarah pemerolehan wilayah, 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

961 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 959 – 974 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107974 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

tetapi juga menyorot dimensi ideologi dan budaya yang membentuk asas kekuasaan kolonial di 

Borneo Utara pada penghujung abad ke-19. 

 

Sorotan Literatur  

Sejarah Sabah atau Borneo Utara merupakan topik kajian yang tidak asing lagi dalam kalangan 

sarjana Barat mahupun tempatan, sama ada dalam bentuk penyelidikan mahupun perbahasan 

ilmiah. Walau bagaimanapun, setelah dilakukan penilaian semula terhadap karya-karya 

terdahulu, masih terdapat kelompangan kajian yang belum diterokai secara mendalam, 

khususnya berkaitan tajuk “Dari Adat ke Kolonial: Sumpah Darah sebagai Instrumen Kuasa 

BNBC di Borneo Utara.” Hanya segelintir sarjana yang menyentuh isu ini secara umum, 

sedangkan aspek yang lebih mendalam menunjukkan bahawa sistem adat yang diamalkan oleh 

masyarakat di Borneo Utara berasaskan kepada ikatan sosial yang kuat dan berfungsi sebagai 

asas pembentukan struktur kuasa tempatan sebelum kedatangan kuasa kolonial. 

 

Sarjana yang dimaksudkan adalah Peter R. Phelan (1997) menekankan peranan menhir, batu 

sumpah, dan sininggazanak sebagai unsur budaya penting dalam masyarakat Kadazandusun 

yang berkait rapat dengan struktur sosial, kepercayaan dan hubungan mereka dengan alam 

sekitar. Melalui pendekatan etnografik dan visual, Phelan menambah dimensi baharu dalam 

kajian arkeologi tempatan yang sebelum ini banyak menumpukan kepada tapak kolonial dan 

artifak luar. Kajian ini menunjukkan bahawa monumen batu dan kayu bukan sekadar penanda 

fizikal, tetapi juga berfungsi sebagai simbol kuasa sosial dan ikatan adat. 

 

Peter R. Phelan (2003) juga menjelaskan bahawa undang-undang adat bukan sahaja berfungsi 

sebagai alat penyelesaian pertikaian, tetapi juga sebagai satu bentuk legitimasi dan kedaulatan 

komuniti terhadap tanah, kawasan dan sempadan mereka. Phelan menekankan peranan ritual 

adat seperti sumpah setia. Sumpah darah, menhir, batu sumpah, dan upacara penyembelihan 

kerbau merupakan sebagai simbol legitimasi kuasa dalam masyarakat tradisional Sabah yang 

dilakukan melalui upacara adat tradisional. Menurut Phelan, ketua adat, ketua seperti Orang 

Tua, Bobolian, dan Ketua Kampung mempunyai kuasa menentukan sempadan kampung, 

pemilikan tanah, dan hak guna sumber. Secara keseluruhannya buku ini bukan sekadar kajian 

undang-undang adat, tetapi merupakan sumber penting untuk memahami dimensi budaya, 

kuasa dan legitimasi dalam proses pembentukan sempadan moden oleh BNBC. Perkara ini 

adalah penting untuk diamati khususnya buat pemerintahan BNBC kerana di kawasan 

pedalaman terdapat beberapa ketua suku dan kerajaan puak yang masing-masing mempunyai 

kawasan walaupun sempadan itu tidaklah jelas. 

 

P.S Shim (2007) memberikan pandangan bagaimana budaya dan amalan ritual tempatan 

menjadi instrumen pemerolehan kawasan yang lebih berkuasa daripada perjanjian bertulis. 

Penulisan ini juga penting untuk memahami bagaimana ketibaan kuasa luar misalnya BNBC 

atau pentadbiran kolonial berhadapan dengan sistem persempadanan sedia ada yang tidak 

didokumenkan secara rasmi, tetapi hidup dalam budaya tempatan. Kolonialisme terpaksa 

menyesuaikan proses persempadanan teknikal dengan realiti tempatan yang telah pun 

mempunyai bentuk sempadan tersirat berdasarkan adat, migrasi, kepercayaan dan cerita lisan. 

 

Kajian “Dari Adat ke Kolonial: Sumpah Darah sebagai Instrumen Kuasa BNBC di Borneo 

Utara” meneliti bagaimana amalan adat seperti sumpah darah digunakan oleh BNBC sebagai 

alat legitimasi kuasa dan hegemoni politik di pedalaman Borneo Utara. Dalam konteks ini, 

(Eboy et al., 2022) turut menonjolkan kesinambungan adat dan simbolisme masyarakat Dusun 

yang berakar daripada kepercayaan tradisional. Walaupun berfokus pada warisan megalit, 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

962 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 959 – 974 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107974 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

kajian mereka memperlihatkan bahawa unsur adat dan ritual memiliki nilai sosial serta politik 

yang penting dalam struktur masyarakat pedalaman. Hubungan ini mengukuhkan hujah bahawa 

BNBC memanfaatkan sistem adat tempatan, termasuk sumpah darah, sebagai instrumen untuk 

membina pengaruh dan pengabsahan kuasa kolonial di Borneo Utara. 

 

Konsep dan Makna Sumpah Darah serta Perjanjian Lisan dalam Masyarakat 

Tempatan 

Dalam konteks masyarakat tempatan di pedalaman Borneo Utara, sistem perjanjian tidak 

semestinya direkodkan secara bertulis sebagaimana amalan undang-undang Barat. Sebaliknya, 

perjanjian lisan (oral agreement) dan sumpah darah (blood oath) memainkan peranan penting 

sebagai mekanisme pengikat sosial, politik, dan spiritual. Bagi masyarakat Kadazandusun dan 

Murut, keabsahan sesuatu perjanjian tidak terletak pada dokumen bertulis, tetapi pada 

pengiktirafan adat dan kejujuran kata yang disaksikan oleh roh nenek moyang serta kuasa ghaib 

alam semesta (Harrison, 1967). 

 

Perjanjian lisan lazimnya dimeteraikan melalui ucapan sumpah, mantera/ jampi pertukaran 

simbolik seperti sirih pinang, parang atau gong kecil dan kadangkala diperkuat dengan ritual 

sumpah darah. Melalui proses ini, kedua-dua pihak mengikat diri dalam ikatan moral dan 

spiritual yang kekal, di mana setiap kata yang diucapkan dianggap suci dan tidak boleh 

dimungkiri tanpa mendatangkan padah. Menurut (Phelan, 2003) dalam sistem undang-undang 

tradisional Kadazandusun, “sumpah dan perjanjian lisan adalah institusi sosial yang berfungsi 

sebagai kontrak moral, disokong oleh ancaman kuasa spiritual bagi memastikan kepatuhan. 

Sumpah darah pula memperkukuh dimensi suci perjanjian tersebut. Ia dijalankan dengan 

menyentuhkan atau mencampurkan darah kedua-dua pihak yang bersumpah kadang-kadang 

darah itu dicampur dalam minuman tradisional seperti tapai dan diminum bersama dan darah 

dipercikkan di batu menandakan perjanjian itu dipersetujui (Azmil et.al, 2024). Tindakan ini 

bukan sekadar simbol penyatuan fizikal, tetapi dianggap sebagai penyatuan roh atau semangat 

(sumangat), menjadikan kedua-dua pihak bersaudara sehidup semati dalam kepercayaan adat. 

Dalam sistem moral tradisional, pelanggaran terhadap sumpah darah atau janji lisan dianggap 

sebagai pelanggaran terhadap hukum alam, dan boleh mengundang penyakit, kematian atau 

bencana alam ke atas pihak yang tidak menepati janji. 

 

Antropologi awal seperti I. H. N. Evans dan Owen Rutter mencatatkan bahawa masyarakat 

pedalaman Borneo Utara mempunyai rasa tanggungjawab moral yang tinggi terhadap sumpah. 

(Rutter, 1929) menegaskan bahawa “kejujuran seseorang diukur melalui kesetiaannya terhadap 

sumpah, bukan dokumen,” manakala (Evans, 1922) menjelaskan bahawa “kepercayaan 

terhadap akibat sumpah menjadikan adat lebih efektif daripada undang-undang bertulis.” 

Apabila British North Borneo Company (BNBC) mula mengembangkan pengaruhnya ke 

kawasan pedalaman pada akhir abad ke-19, mereka menyedari bahawa perjanjian bertulis 

dalam bahasa Inggeris tidak mempunyai nilai legitimasi sosial dalam kalangan masyarakat 

tempatan yang berpegang pada adat. Oleh itu, BNBC menyesuaikan pendekatan mereka dengan 

menggunakan gabungan perjanjian lisan dan adat upacara sumpah darah bagi menzahirkan 

bentuk “perjanjian adat” yang dapat diterima oleh ketua-ketua tempatan. Melalui tindakan ini, 

BNBC berjaya memanfaatkan sistem kepercayaan setempat untuk mewujudkan hegemoni yang 

berasaskan persetujuan (consent), bukan hanya paksaan. Strategi ini bukan sahaja 

mempercepatkan penerimaan terhadap pemerintahan mereka, tetapi turut menjadikan adat 

sebagai alat legitimasi kuasa kolonial. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

963 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 959 – 974 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107974 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh itu, sumpah darah dan perjanjian lisan bukan sekadar instrumen adat dalam masyarakat 

tempatan, tetapi juga menjadi teras interaksi antara kuasa kolonial dan struktur tradisional. Ia 

memperlihatkan pertembungan dua sistem legitimasi iaitu undang-undang bertulis kolonial dan 

hukum moral adat yang akhirnya mewujudkan bentuk hibrid kuasa kolonial tempatan di Borneo 

Utara 

 

Teori Hegemoni Antonio Gramsci 

(Antonio Gramsci,1971) memperkenalkan konsep hegemoni bagi menjelaskan bagaimana 

sesuatu golongan pemerintah mengekalkan kekuasaan bukan semata-mata melalui paksaan 

fizikal (coercion), tetapi melalui pembinaan persetujuan sukarela (consent) daripada 

masyarakat yang diperintah. Hegemoni terbentuk apabila idea, nilai, dan simbol golongan 

pemerintah berjaya diterima sebagai norma sosial yang sah dan wajar oleh masyarakat umum 

(Fontana, 1996) Dengan kata lain, kuasa yang hegemonik tidak perlu memaksa, kerana pihak 

yang diperintah menerima dominasi tersebut secara sedar melalui penginternalisasian ideologi 

dan budaya. 

 

Dalam konteks kajian ini, konsep hegemoni digunakan untuk menjelaskan bagaimana BNBC 

memanfaatkan adat dan simbol tempatan sebagai alat membina persetujuan politik. Pihak 

kolonial menyedari bahawa penggunaan kekuatan ketenteraan semata-mata tidak mencukupi 

untuk menundukkan masyarakat pedalaman Borneo Utara yang kuat berpegang pada adat. Oleh 

itu, mereka menggunakan perjanjian lisan dan ritual sumpah darah sebagai mekanisme 

hegemoni dengan mengadaptasi bentuk simbolik adat tempatan ke dalam strategi pentadbiran 

kolonial. 

 

Melalui upacara tersebut, BNBC menampilkan imej sebagai kuasa yang “menghormati adat” 

dan “bersekutu dengan ketua tempatan,” walhal pada hakikatnya ia merupakan proses 

pembinaan persetujuan politik yang mengalihkan kesetiaan masyarakat daripada struktur 

kepimpinan tradisional kepada struktur kolonial. Dengan demikian, sumpah darah berfungsi 

sebagai medium hegemoni budaya, iaitu satu cara halus untuk menundukkan penduduk 

tempatan melalui penerimaan simbolik, bukan paksaan ketenteraan. 

 

Teori Simbolisme Kuasa  

Teori Simbolisme kuasa Kolonial pula menekankan bagaimana kuasa imperialis mengekalkan 

dominasi melalui penggunaan simbol, ritual, dan representasi budaya. Menurut (Clifford,1973) 

Geertz, simbol bukan sahaja menyampaikan makna, tetapi juga berfungsi sebagai alat kuasa 

yang membentuk persepsi sosial terhadap legitimasi sesuatu pemerintahan. Dalam konteks 

kolonialisme, pihak penjajah sering meminjam, mengadaptasi, dan memanipulasi simbol 

tempatan untuk mewujudkan ilusi keserasian budaya dan penerimaan politik. 

 

Dalam kes Borneo Utara, BNBC menggunakan upacara sumpah darah, penyembelihan kerbau, 

dan pertukaran tanda perjanjian secara adat sebagai manifestasi simbolik penghormatan 

terhadap kepercayaan masyarakat Kadazandusun dan Murut (Evans, 1922). Upacara ini 

menampilkan seolah-olah hubungan persaudaraan dan kesetiaan telah terjalin antara kedua-dua 

pihak. Namun, seperti yang dijelaskan oleh Peter R. Phelan, proses ini bersifat asimilatif dan 

manipulatif, kerana adat yang asalnya melambangkan kesetiaan spiritual diubah menjadi tanda 

legitimasi politik kolonial (Phelan, 2003). Simbolisme ini turut memperlihatkan bahawa 

sumpah darah telah beralih fungsi daripada ikatan sakral sesama komuniti menjadi perjanjian 

politik unilateral yang mengesahkan kuasa BNBC ke atas wilayah pedalaman. Dalam erti kata 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

964 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 959 – 974 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107974 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

lain, BNBC mengubah makna adat menjadi strategi kuasa, menjadikan adat sebagai alat 

penundukan yang kelihatan sah di mata masyarakat tempatan (Rutter, 1929). 

 

Sintesis Teori: Hegemoni dan Simbolisme Kuasa 

Kedua-dua teori ini saling melengkapi dalam menjelaskan bagaimana BNBC membina 

dominasi melalui penggabungan antara adat budaya dan kuasa politik. Teori Hegemoni 

Gramsci menerangkan aspek persetujuan dan penerimaan sosial, manakala Teori Simbolisme 

Kuasa menyorot bagaimana simbol dan ritual adat dijadikan alat representasi kuasa. Dalam 

konteks Borneo Utara, sumpah darah dan perjanjian lisan menjadi instrumen dwi-fungsi ritual 

suci bagi masyarakat tempatan dan alat politik bagi BNBC. Bagi komuniti Kadazandusun, 

Rungus, Murut khususnya kawasan pedalaman, sumpah darah mengikat dua pihak dalam 

hubungan persaudaraan dan kesetiaan rohani yang tidak boleh dikhianati tanpa menanggung 

akibat spiritual atau sosial. Sebaliknya, bagi BNBC, upacara tersebut ditafsir sebagai bentuk 

politik akomodasi strategi diplomatik yang menyesuaikan diri dengan budaya tempatan untuk 

mendapatkan legitimasi sosial tanpa konfrontasi ketenteraan. Gabungan dua dimensi ini 

menunjukkan bahawa BNBC berjaya membentuk satu bentuk hegemoni kolonial yang 

berasaskan simbolisme budaya. Adat dijadikan landasan bagi membina persetujuan, dan simbol 

tempatan dijadikan alat untuk menegakkan kuasa. Justeru, sumpah darah berperanan sebagai 

jambatan antara dua sistem politik satu berasaskan adat dan spiritualiti, satu lagi berasaskan 

rasionaliti kolonial dan undang-undang moden yang akhirnya melahirkan bentuk legitimasi 

hibrid di Borneo Utara 

 

Instrumen Pemerolehan Wilayah Borneo Utara antara tahun  

Instrumen pemerolehan wilayah di Borneo Utara antara tahun 1877 hingga 1916 

memperlihatkan satu proses transformasi daripada bentuk perjanjian bertulis tradisional kepada 

instrumen pentadbiran kolonial moden. Proses ini bukan sahaja bersifat perundangan, tetapi 

juga mencerminkan interaksi kompleks antara adat tempatan, struktur kuasa kolonial, dan 

geopolitik antarabangsa (Allen et.al, 1981). Dalam tempoh ini, British North Borneo Company 

(BNBC) menggunakan pelbagai mekanisme perundangan dan politik bagi mewujudkan 

legitimasi kuasa dan hak kedaulatan ke atas wilayah Borneo Utara. Mekanisme tersebut 

merangkumi perjanjian bertulis, pengiktirafan kedaulatan, sumpah setia, dan pengesahan 

antarabangsa melalui perjanjian antara kuasa besar Eropah. 

 

Setiap fasa pemerolehan menggambarkan penyesuaian strategi BNBC terhadap konteks 

tempatan dan antarabangsa. Dalam konteks tempatan, BNBC menyesuaikan pendekatannya 

dengan norma adat dan struktur kepimpinan pribumi yang berasaskan sumpah dan persetujuan 

lisan manakala dalam konteks antarabangsa, syarikat tersebut berusaha menzahirkan 

pemerolehan itu sebagai pemindahan kedaulatan yang sah (lawful transfer of sovereignty) 

selaras dengan prinsip undang-undang kolonial abad ke-19. Seiring dengan kerangka teori 

hegemoni (Gramsci, 1971), strategi ini mencerminkan bagaimana BNBC membina persetujuan 

politik melalui simbol dan dokumen yang merupakan  suatu bentuk hegemoni kolonial yang 

berasaskan gabungan antara “perjanjian adat” dan “kontrak undang-undang.” Dalam hal ini, 

sumpah setia dan perjanjian bertulis menjadi dua wajah kepada satu tujuan yang sama: 

menegakkan legitimasi kuasa kolonial dengan cara yang diterima oleh kedua-dua sistem sosial  

Barat dan tempatan. 

 

“Sumpah Darah” di Pedalaman Borneo Utara 1916 

Setelah memperoleh hak pentadbiran daripada pemilik sah iaitu Kesultanan Brunei dan 

Kesultanan Sulu  melalui perjanjian bertulis yang sah dari segi undang-undang antarabangsa, 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

965 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 959 – 974 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107974 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

British North Borneo Company (BNBC) mula memperluas pengaruhnya ke kawasan 

pedalaman Borneo Utara. Perluasan ini tidak hanya bergantung pada kekuatan dokumen 

bertulis semata-mata, tetapi turut melibatkan pelaksanaan ekspedisi lapangan untuk mengenal 

pasti keadaan sebenar wilayah yang ditadbir serta menentukan sempadan fizikal berdasarkan 

pembahagian provinsi yang ditetapkan oleh syarikat. Langkah ini penting kerana BNBC 

menyedari bahawa pemerolehan wilayah di atas kertas tidak semestinya menjamin penguasaan 

sebenar di lapangan. Oleh itu, siri ekspedisi ke pedalaman dijalankan bukan sahaja bagi 

memperkukuh tuntutan kedaulatan, tetapi juga untuk membina hubungan diplomatik dengan 

pemimpin tempatan melalui perjanjian lisan, ikrar taat setia dan upacara sumpah darah satu 

bentuk legitimasi yang diterima secara adat oleh masyarakat pribumi. Jadual berikut 

merangkumkan bentuk pengaruh dan kaedah pemerolehan BNBC di kawasan pedalaman antara 

tahun 1884 hingga 1898. 

 

Jadual 1: Pemerolehan Kawasan Pengaruh oleh  British North Borneo Company  

(1884-1898) 
Pemimpin Tempatan Kaedah/ Bentuk Hubungan Kawasan 

Pengiran Samah (Ketua Suku), 

Ketua Suku Buludupih  

Penaklukan  Pengawalan Pengaruh 12 Februari 

1884 

(Tabret, 1998) 

Gumantong, Gua 

Madai 

Si Dolamit, Si Maganndi dan Si 

Magahin (Peluan), Maharajah 

Oban, Mahara Wali, Panlima 

Prang dan Riman Panang 

Perjanjian Lisan & Ikrar Sumpah Setia  

(BNBH, Januari 1886) 

Hulu Sungai Padas, 

Kawasan Anak 

Sungai Bamban 

hingga Sungai Pahl 

Ketua Suku-Suku Lotud dan Ketua  

Dusun, Puak  

Rundingan Damai & Perjanjian Tradisional, 07 

Mac 1887 

(BNBH, Julai 1887) 

Tuaran-Kiau 

Ketua Suku  Puak Sogolitan, 

Ketua Puak Suku Penungah, Ketua 

Suku Puak  Kinabatangan  

Perjanjian Batu Sumpah Darah, 03 Mei 1887 

(BNBH, Jun 1887) 

Penungah, Labuk 

dan Kinabatangan 

Pengiran Syahbandar Penaklukan Kawalan Penuh,10 Mac 1889 

(Helina, 2003) 

Padas Damit, Barat 

Daya 

Ketua Suku Kapurkan, Ketua Suku 

Rowanti, Ketua Suku Pemaitan, 

Nonok Malaukop 

Perjanjian Lisan Ikrar Sumpah Setia, Jun-Julai 

1894 

(CO 874.263) 

Sungai Bongon 

Pedalaman Barat 

Daya, Kapurkan 

Ketua Suku Gunsanat, Ketua 

Pemimpin Tempatan Dunkian , 

Dunkian, Sampoon 

Perjanjian Lisan Ikrar Sumpah Setia 

(17 Januari 1895) 

(BNBH, Februari 1899) 

Sambian yang 

terletak di Lembah 

Tambunan 

Ketua Tempatan Si Fintur 

(Pangapuyan), Hundanung (Kias), 

Si Ladors (Manggis) Si Langgan 

(Milanghap-Pemaitan) dan Si 

Gunting 

Perjanjian Tradisional  Sumpah Darah,13 Jun  

dan 29 Julai 1895 

(CO 874.263) 

Marak Parak, 

Manngis, Kias, 

Langgan, 

Milanghap-

Pemaitan, Dausan 

Inuman, Kampung 

Palis Compation, 

Pangopagan dan 

Tanggal 

Ketua Suku Tuhauan 

 

 

Penaklukan Perjanjian Lisan dan Ikrar Sumpah 

Setia 

17, Januari 1899 

(BNBH, April 1898) 

(Bundu-Tuhan), 

Ranau 

Datu Paduka Mat Salleh 

 

Perjanjian Bertulis pengiktirafan pembesar 

tempatan 

Perjanjian Pulutan,19 April 1898 

(BNBH, Mei 1898) 

Menggatal 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

966 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 959 – 974 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107974 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ketua Suku Gunsanad, Ketua 

Doyah, Puak Segahas 

Perjanjian Lisan Sumpah Setia ,15 Januari 1899 

(CO 874.263) 
Samberan 

Puak Mengalon, Puak Sampissan 

 

Rundingan Damai Perjanjian Lisan dan Sumpah 

Setia 17 1899 Mac 

(CO 874.263) 

Hulu Padas 

Puak Suku Rundum, Lalanagan, 

Melalap 

 

 

Perjanjian Lisan Ikrar Taat Setia,04 Januari 1899 

(CO 874.265) 

Rundum, Lalangan 

m Melalap 

Ketua Suku Gaggo, Gunsian & 

Sincacong, Suku Sausat, Suku 

Sarra, Suku Gynsour, Suku 

Neumat, Suku Gulantai, Ketua 

Maiwan, Ketua Tempayam 

Gunting, Sakong, Derahman dan 

Handowan 

Perjanjian Lisan dan Ikrar Taat Sumpah Setia, 29 

Ogos 1899 (CO 874.248) 

Kagookan atau 

Sinancouan 

Kerajaan Segahas, Ketua Suku 

kawasan Dansuroo, Ketua Suku 

Taboh, Ketua Suku Irmprek, 

Ketua Sidying, Ketua Gumpok, 

Ketua Kapayan, Ketua Lymander, 

Ketua Sababah 

Penaklukan penguasaan Penuh di Lapangan 

Perjanjian Lisan, Sumpah Setia, Januari 1899-

1900  

(CO 874.265) 

 

Ulu Tuaran, Ulu 

Papar, Simbow, 

Taboh, Nalansatan 

dan LembahSungai 

Tagalan, Sungai 

Merais, Neehan, 

Simbow 

Sumber : 

 

 

 

 

Diolah dan diubahsuai dalam Agreements, assignments, commissions, conveyances, 

deeds, leases, etc. Articles of agreement between Alfred and Edward Dent. December 10, 

1877. MS CO 874/15-MS C0874/55 Records of the British Colonial Office. The National 

Archives (Kew, United Kingdom). State Papers Online Colonial (accessed October 8, 

2025). 

 

Berdasarkan jadual di atas, dapat dilhat bahawa pemerolehan kawasan yang diperoleh oleh 

pihak BNBC bukan sahaja melalui perjanjian bertulis tetapi turut dilaksanakan di lapangan oleh 

pegawai yang diberikan arahan khususnya mengikut provinsi-provinsi. Hal ini menunjukkan 

bahawa pengaruh terhadap pemilikan di kertas dan di lapangan adalah berbeza terhadap 

penerimaan sesebuah pemerintahan baru khusus kuasa asing terhadap masyarakat peribumi. 

Sistem politik di Borneo Utara masing-masing mempunyai sistem kepolitikanya sendiri 

berdasarkan kesesukuan dan kepuakaan khususnya entiti seperti kaum Murut, Dusun, Liwan, 

Tuhauan (Ranjit, 2000). 

 

Dalam konteks ini, BNBC menunjukkan satu proses yang panjang terhadap pemilikan wilayah 

seperti yang di nyatakan di atas, pelbagai kaedah yang telah digunakan antaranya adalah melalui 

campur tangan secara langsung dalam konflik atau perisitwa berdarah antara kaum akibat 

daripada budaya head hunting atau amalan pemburuan kepada antara suku (John Whitehead, 

1893). Dari sudut kawasan geografi, kawasan ini tertumpu di kawasan pedalaman terletak 

seperti sungai-sungai yang atau lokasi yang jauh terletak dalam kedudukan dari Pantai Timur 

dan Pantai Barat. Secara umum, dapat dilihat antara lakaran yang direkodkan melalui catatan 

kolonial seperti rajah di berikut yang menunjukkan tumpuan-tumpuan yang memiliki pengaruh 

berdasarkan kawasan pentadbiran politik pentadbirannya sendiri. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

967 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 959 – 974 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107974 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Rajah 1 : Lakaran Umum Kawasan Pedalaman Borneo Utara tahun 1908 yang mempunyai 

Pentadbiran Sendiri 

Sumber : General map of parts of British North Borneo (now Sabah in the Malaysian Federation) 

showing mineral resources and routes of explorations by Dr R. Pilz 1908-1911. Scale: 

scales not shown. Intended to accompany reports by and letters from Dr Pilz which can be 

found in CO 874/153. Sheet size between 22.5 cm x 28.5 cm and 22.5 cm x 70.5 cm. 1908-

1911. MS CO 874/227/98, Records of the British Colonial Office. The National Archives 

(Kew, United Kingdom). State Papers Online Colonial  

 

Mekanisme campur tangan terhadap misi pengamanan ini merupakan satu langkah awal untuk 

mendapatkan pengiktirafan kepada pentadbiran BNBC di lapangan. Selain itu juga, tindakan 

secara paksaan atau tindakan militer merupakan elemen untuk mengukuhkan lagi kedudukan 

pemerintahan BNBC di Borneo Utara kerana enggan memberikan kerjasama terhadap 

kepemimpinan yang sah dari sudut undang-undang. Perkara ini dapat dilihat dengan jelas di 

mana usaha untuk menundukkan salah seorang pemimpin pembesar tempatan yang sangat 

berpengaruh dan disegani di Borneo Utara iaitu Datu Paduka Mat Salleh. Lebih kurang empat 

tahun BNBC berusaha untuk menundukkan ketua pembesar tempatan ini melalui mekanisme 

rundingan, tindakan kekerasan militer dan akhirnya ianya dapat diselesaikan melalui satu siri 

rundingan diplomatik antara dua hala (Sabihah et al., 2007). 

 

Memasuki abad ke-20, BNBC beralih daripada fasa pengukuhan kepada fasa pengembangan 

terakhir yang bertujuan menstrukturkan sempadan pentadbiran di kawasan pedalaman selatan, 

khususnya di wilayah yang didiami oleh masyarakat Murut. Pendekatan yang diambil dalam 

fasa ini masih mengekalkan asas diplomasi tempatan melalui perjanjian lisan dan ikrar sumpah 

setia, namun secara beransur-ansur disertai oleh penggunaan kekuatan militer apabila wujud 

penentangan terhadap pengaruh kolonial. Jadual berikut menunjukkan peluasan pengaruh 

BNBC di kawasan pedalaman selatan Borneo Utara antara tahun 1901 hingga 1916. 

 

Jadual 2: Instrumen Pemerolehan Kawasan Pedalaman oleh   British North Borneo 

Company (1901-1916) 

Pemimpin Tempatan Kaedah /Bentuk Hubungan Kawasan 

Ketua Suku Binoli, Illagod, 

Ahmat, Towan, Mungbaylong, 

Maharajah Oban, Mungtidiong, 

Ketua Suku Si dolas, Komuniti 

Kawasan 

Perjanjian Lisan dan Sumpah Setia, 

Februari 1898 

(Amy Azuan & Maureen, 2017) 

 

Tenom, Melalap, Tomani, 

Illonai, Billagod, Sungai 

Pangalan, Benahi 

Ketua Suku Ansuyu 

 

Perjanjian lisan dan ikrar sumpah 

setia,1909 (BNBH, April 1909) 

Sungai Simengaris 

Ontoros Antenom 

 

Penaklukan dan Perjanjian Lisan 

18 April, 1915 (CO 874.834) 

Pensiangan dan wilayah 

sekitarnya 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

968 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 959 – 974 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107974 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ketua Masyarakat Murut Mukang, 

Uram, Belintah dan Sanggut 

Penaklukan dan Militer,15 Mac 1916 

(CO531.10) 

Sungai Selalir, Hulu Padas, 

Marak Parak, Tambunan, 

Keningau 

 
Berdasarkan Jadual 2 di atas menunjukkan bahawa fasa terakhir bagi pemerolehan pengaruh 

daripada ketua suku dan kerajaan puak oleh kuasa BNBC di Borneo Utara masih menggunakan 

kaedah atau mekanisme perjanjian lisan dan melalui tatacara tradisional dan adat masyarakat 

peribumi. Dapat dililhat bahawa proses pemerolehan di kawasan pedalaman adalah sukat 

ditembusi untuk menyebarkan pemerintahan kerana masyarakat peribumi kawasan pedalaman 

ini sangat berpegang teguh dengan amat dan sistem perundangan mereka yang berdasarkan adat 

ritual dan roh-roh seperti yang dijelaskan dalam konsep sebelum ini. Dalam masa yang sama, 

pihak BNBC terpaksa mengasimilasikan dan mengadaptasikan kaedah-kaedah ini agar dapat 

mendapat pengiktirafan penuh. Selain itu juga kaedah pemerolehan bukan sahaja dapat 

dibuktikan melalui perjanjian bertulis, perjanjian lisan tetapi turut menggunakan tindakan 

militer secara kekerasan seperti mana yang menolak autoriti kepimpinan BNBC yang baharu di 

Borneo Utara. 

 

Aplikasi Teori Hegemoni Gramsci dalam Pemerolehan Wilayah 

Dalam konteks pemerolehan wilayah Borneo Utara, BNBC tidak hanya menggunakan 

kekerasan atau paksaan ketenteraan untuk menundukkan masyarakat tempatan, tetapi turut 

membina “consent” (persetujuan sosial) melalui adaptasi terhadap sistem nilai dan simbol 

tempatan. Salah satu contoh signifikan ialah pelaksanaan upacara sumpah ikrar taat setia yang 

dijalankan di kawasan tinggi berhampiran tebing sungai, di bawah sepohon pokok buah-buahan 

yang berdaun lebat. Di belakang barisan upacara berdiri tiga orang konstabel polis, manakala 

pegawai BNBC, D.D. Daly, berdiri di hadapan bersama beberapa ketua suku dan pedagang 

tempatan. Ketua-ketua kaum Murut kemudiannya melafazkan sumpah taat setia sambil 

menetak sebatang ranting sebagai simbol pengorbanan diri, diikuti dengan pandangan ke arah 

bendera BNBC yang dipacak di tanah melambangkan pengiktirafan terhadap kuasa kolonial. 

Mereka turut berikrar untuk menghentikan amalan headhunting dalam kalangan masyarakat 

Murut dan Peluan. Lafaz sumpah tersebut antara lain berbunyi seperti berikut: 

 

“I follow the authority of the Government of the British North Borneo Company the 

Sandewar and The Peluan people are now of mind. If I kill a Sandewar (if a Peluan 

is swearing) man when I go to the water may, I not able to drink, when i go to the 

jungle may i not able to eat may my father die their die, may my mother die, may 

my wife die, may my children die, may my house be burned down, may my paddy 

not grow in my fields, may i not catch fish when i go fishing, may my life be ended. 

I cut this stick as I am cutting my own neck, the great spirit of my witness, may this 

stick grow into life again, I ever I kill or take heads any more, and I follow all the 

customs and orders of the British North Borneo Company and i take this oath with 

sincere mind and i shall pay the poll tax of the company”  

(BNBC, Januari 1886) 

 

Ketua Samoonap dari Kinamatey bersama dua puluh pengikutnya terdiri daripada lelaki, 

wanita, dan kanak-kanak turut hadir untuk mengangkat sumpah. Begitu juga Ketua Peluan, 

Saguiuome, bersama dua belas pengikut dari Sungai Papaus, serta Ketua Angkappon dari 

Sungai Belombong bersama lima belas pengikutnya. Upacara ini, yang disempurnakan pada 

tahun 1886, menandakan kesahan simbolik pengiktirafan terhadap kekuasaan BNBC di wilayah 

tersebut.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

969 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 959 – 974 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107974 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Peristiwa lain yang memperkukuh hegemoni BNBC ialah laporan pada Februari 1887 oleh 

R.M. Little, Timbalan Residen Wilayah Keppel, yang menerima maklumat daripada Pangeran 

Shabudin mengenai kesediaan ketua-ketua suku Lotud dan Dusun Bukit di kaki Gunung 

Kinabalu untuk menghentikan konflik headhunting dan menyatakan kesetiaan kepada BNBC. 

Berdasarkan tinjauan Aki Gawang di 64 buah kampung, satu perjanjian damai serta upacara 

batu sumpah telah dirancang di Kampung Kiau, Kota Belud. Antara 16 Februari hingga 6 Mac 

1887, rombongan rasmi BNBC mengadakan lawatan ke kampung-kampung sekitar Tuaran dan 

Kota Belud bagi mendapatkan persetujuan ketua-ketua suku. Upacara rasmi pada 7 Mac 1887 

disertai pengibaran bendera BNBC, penyembelihan kerbau, dan penanaman batu sumpah 

sebagai lambang perjanjian damai dan kesetiaan terhadap kerajaan BNBC (BNBH, Julai 1887). 

 

Melalui kerangka Teori Hegemoni Gramsci, tindakan BNBC ini menunjukkan pembentukan 

dominasi ideologi melalui penyesuaian simbol dan adat masyarakat pedalaman seperti sumpah 

darah, ikrar kesetiaan, dan perjanjian lisan. Proses ini melahirkan bentuk pemerintahan 

hegemonik di mana masyarakat tempatan menerima penguasaan BNBC bukan kerana paksaan, 

tetapi kerana mempercayai bahawa kuasa tersebut sah menurut adat dan nilai spiritual mereka. 

Justeru, BNBC berjaya melaksanakan satu bentuk kolonialisme berbudaya yang berteraskan 

strategi co-optation terhadap pemimpin-pemimpin suku tempatan, sejajar dengan pandangan 

Gramsci bahawa hegemoni dicapai melalui penguasaan terhadap kesedaran dan makna budaya 

masyarakat, bukan semata-mata melalui kekuatan material. Tindakan BNBC yang dijelaskan 

dalam teks ini adalah manifestasi utama bagi Hegemoni Budaya (Cultural Hegemony) Gramsci, 

di mana BNBC menyusun dominasi mereka bukan hanya melalui dominasi (paksaan), tetapi 

terutamanya melalui pembinaan persetujuan (consent) daripada masyarakat yang ditakluki. 

 

Penyatuan simbol adat dengan kuasa kolonial BNBC secara sedar tidak menghapuskan amalan 

sumpah tempatan; sebaliknya, mereka menyerap dan menggunakan ritual tersebut sebagai 

medium untuk memperkukuh kekuasaan mereka. Contoh sumpah taat setia suku Murut  

dilakukan di tempat suci (kawasan tinggi, pokok berdaun lebat) dan melibatkan simbol 

pengorbanan diri (menetak ranting). Lafaz sumpah itu sendiri mengandungi kutukan spiritual 

yang berat misalnya, "may my father die, may my house be burned down". Implikasi Gramsci 

ini adalah proses transformismo, di mana BNBC sebagai kuasa politik baharu menyerap unsur 

ideologi lama kepercayaan spiritual dan adat sumpah masyarakat tempatan. Dengan berbuat 

demikian, mereka memastikan kestabilan dan mengelakkan konflik terbuka, kerana masyarakat 

tempatan menerima pemerintahan BNBC sebagai sah (legitimate) mengikut kerangka moral 

dan spiritual mereka sendiri. 

 

Peralihan dari dominasi ke Hegemoni dominasi paksaan simbolik kehadiran tiga konstabel polis 

dan pegawai BNBC (D.D. Daly) di upacara tersebut (1886) mewakili kekuatan material dan 

paksaan kolonial. Hegemoni persetujuan lisan spiritual elemen utama upacara adalah sumpah 

yang mengikat (ritual dan lafaz spiritual). Ini adalah penguasaan terhadap kesedaran dan makna 

budaya masyarakat, yang jauh lebih kuat daripada paksaan fizikal. Masyarakat tempatan 

mempercayai bahawa melanggar janji kepada BNBC bermakna melanggar janji suci mereka 

sendiri dan akan dihukum oleh roh nenek moyangalam Kesimpulan Hegemoni masyarakat 

tempatan menerima penguasaan BNBC bukan semata-mata kerana takut kepada polis, tetapi 

kerana mempercayai bahawa kuasa itu telah disahkan melalui upacara adat yang suci. Ini 

membuktikan kolonialisme berbudaya yang berteraskan hegemoni ideologi. Simbolisme yang 

digunakan dalam kedua-dua peristiwa 1886 dan 1887 adalah kunci untuk memahami strategi 

BNBC dalam membina consent. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

970 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 959 – 974 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107974 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Jadual 3: Penggabungan Simbol Suci dan Sekular 

Simbol Tempat Asal Spritual Simbol BNBC (Sekular/Kuasa Material) 

Batu Fizikal (Batu Sumpah) Bendera BNBC (Dipacak di tanah) 

Sumpah Kutukan Spritual 

May my father die 

Persetiaan membayar Cukai Kepala 

I shall pay the poll tax of the company 

Penanaman Batu Sumpah 

(Lambang Perjanjian Damai) 

Penyembelihan Kerbau 

(Di Kiau, Kota Belud) 

Menetak Ranting 

(Simbol Pengorbanan Diri) 

Konstabel Polis/ Pegawai BNBC 

(Penguat kuasa undang-undang) 

 

Implikasi BNBC secara sengaja meletakkan bendera mereka dan syarat sekular mereka seperti 

cukai kepala (poll tax) bersebelahan dengan simbol suci masyarakat tempatan sumpah spiritual. 

Ini menempatkan BNBC sebagai penerus dan pelindung kepada ketertiban spiritual dan adat 

sedia ada, menjadikannya mustahil bagi masyarakat tempatan untuk mematuhi adat mereka 

tanpa mematuhi BNBC. Pengiktirafan dan kawalan Sosial BNBC menggunakan upacara ini 

untuk melaksanakan perubahan sosial yang diingini, terutamanya untuk menghentikan amalan 

headhunting. Dengan berbuat demikian, BNBC menunjukkan bahawa mereka bukan sahaja 

menguasai politik, tetapi juga mempunyai autoriti moral untuk membentuk norma-norma 

sosial. Bukti pengiktirafan adalah dengan kehadiran ketua-ketua suku yang berpengaruh Ketua 

Samoonap, Ketua Saguiuome, Ketua Angkappon memberikan pengesahan akar umbi kepada 

perjanjian tersebut. Ia adalah strategi co-optation yang sangat berkesan terhadap elit tempatan 

(chiefs), di mana mereka menjadi saluran utama hegemoni BNBC di kampung masing-masing. 

Secara keseluruhan, peristiwa-peristiwa ini iaitu bermula daripada lafaz sumpah yang dipenuhi 

kutukan spiritual hingga kepada pengibaran bendera BNBC adalah contoh sempurna 

bagaimana BNBC menggunakan strategi Hegemoni Gramscian untuk menjamin kesahihan 

(legitimacy) kekuasaan mereka di pedalaman, mengubah musuh berpotensi menjadi subjek 

yang patuh atas dasar consent yang diikat oleh adat spiritual mereka sendiri. 

 

Simbolisme Kuasa Kolonial: Ritual Sebagai Alat Legitimasi 

BNBC memperalatkan adat tempatan seperti sumpah darah, penyembelihan kerbau, dan ikrar 

kesetiaan untuk menampilkan imej bahawa kuasa mereka merupakan kesinambungan daripada 

sistem tradisional. Berdasarkan pendekatan teori simbolisme kuasa kolonial, ritual-ritual ini 

berperanan sebagai alat representasi politik yang memvisualkan dominasi kolonial dalam 

bentuk yang dapat difahami dan diterima oleh masyarakat tempatan. Ritual sumpah darah 

mengalami transmutasi makna daripada ikatan spiritual antara komuniti kepada simbol politik 

yang mengalihkan kesetiaan kepada pihak kolonial. Walaupun kelihatan menghormati adat, 

BNBC sebenarnya menggunakan ritual tersebut sebagai strategi manipulatif untuk 

mengabsahkan pemerintahan kolonial. Simbolisme ini memperkukuh pandangan Clifford 

Geertz bahawa kuasa kolonial bukan sekadar menguasai tubuh fizikal masyarakat, tetapi juga 

makna budaya yang menjadi asas legitimasi sosial. 

 

Hal ini dapat dilihat melalui peristiwa pada 13 Januari 1895 apabila ekspedisi rasmi BNBC dari 

Keningau menuju ke kawasan pedalaman Sambian. Ekspedisi diketuai oleh seorang pegawai 

bersama Encik Fraser, enam anggota polis, serta ketua tempatan Doryah. Mereka disertai 

Gunsanat dari Menansut dan Ketua Senait dari Rapian sebelum tiba di Kampung Sambian, 

tempat tinggal Ketua Dunkian tokoh berpengaruh di kawasan tersebut. Pada 17 Januari 1895, 

satu upacara sumpah darah diadakan antara pihak BNBC dengan ketua-ketua masyarakat 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

971 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 959 – 974 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107974 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sambian dan Tiawan. Sebuah batu setinggi tiga kaki ditanam separuh ke tanah sebagai lambang 

perjanjian. Ketua Dunkian melafazkan sumpah laknat berbunyi: 

 

“May the other’s village be swallowed up, may he be drowned or eat by a crocodile, 

may his children perish” 

 (CO 874.263) 

 

Sumpah ini membawa maksud ancaman terhadap mana-mana pihak yang melanggar taat setia 

kepada BNBC. Upacara turut disertai tarian ritual oleh masyarakat Senait dan Rapian yang 

mengenakan pakaian tradisional bersenjata lembing serta parang berhias loceng. Selepas 

sumpah dilafazkan, darah daripada penyembelihan kerbau dikumpulkan dalam buluh dan 

dituang ke atas batu sumpah sebagai simbol pengesahan perjanjian. Upacara ditutup dengan 

tiga das tembakan ke udara sebagai tanda rasmi (BNBH, Februari 1899). Peristiwa lain 

melibatkan pemerolehan kawasan Kampung Bundu Tuhan dan beberapa kampung Dusun di 

pedalaman Ranau yang dilaksanakan melalui operasi ketenteraan. Dua pasukan kolonial 

digerakkan, satu dari Teluk Abai diketuai Hewett, Ormsby, P. Wise dan Jones bersama 38 

anggota polis Sikh, dan satu lagi dari Sandakan diketuai Barautt dan Wheatley bersama 250 

anggota polis Iban dan Dusun. Operasi yang bermula 13 Disember 1897 hingga Januari 1898 

membawa kepada kejatuhan Ranau dan pengunduran pengaruh Mat Salleh. Setelah kekalahan 

tersebut, pemimpin tempatan menyerah diri dan melafazkan sumpah taat setia kepada BNBC. 

Antara syarat utama yang dikenakan termasuk: 

“Mereka akan dikenakan denda (jumlah akan ditentukan apabila pihak kami 

sampai ke kampung mereka dan menilai keadaan kewangan mereka” 

 

“Mereka mesti membina sebuah balai/stesen kerajaan di Ranau, seperti yang telah 

diarahkan” 

 

“Mereka juga mesti membina sebuah lagi stesen kerajaan di kawasan mereka 

sendiri, da kedua-duanya atas tanggungan mereka sendiri” 

 

Mereka mesti memusnahkan kubu pertahanan mereka sendiri di Bundu Tuan serta-

merta” 

 (BNBH, Februari 1899) 

 

Pengesahan simbolik terhadap perjanjian ini direkodkan melalui pembinaan batu sumpah 

konkrit selepas tamat pertempuran Mat Salleh di Ranau pada Januari 1898, dengan ukiran 

berikut 

“These stones are witnesses of The oaths of loyalty to government taken by Ranau 

Natives after The Mat Salleh rebellion had been put down in Januari 1898”  

(Sabihah et al., 2007) 

 

Seterusnya, pada 17 Januari 1899, suku Tuhauan turut mengangkat sumpah taat setia secara 

rasmi kepada BNBC di hadapan pegawai kerajaan di Beaufort (Ian Black, 1923). 

 

Hegemoni dalam Konteks Pedalaman: Persetujuan Asimetri 

Walaupun BNBC berjaya memperoleh persetujuan daripada ketua-ketua suku tempatan, 

persetujuan tersebut tidak terbentuk melalui rundingan seimbang, sebaliknya merupakan 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

972 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 959 – 974 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107974 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

bentuk consent yang bersifat asimetri. Pihak tempatan menyesuaikan diri dengan struktur 

kolonial demi kelangsungan komuniti. BNBC menggunakan bahasa simbolik adat sebagai 

mekanisme soft power untuk menundukkan tanpa kekerasan, menandakan peralihan daripada 

fasa penaklukan kepada fasa penyesuaian budaya (cultural accommodation) yang 

mengukuhkan cengkaman kuasa tanpa tentangan besar. 

 

Fenomena ini sejajar dengan konsep Gramsci tentang transformismo, iaitu proses di mana 

kekuatan politik baharu menyerap unsur lama bagi mengekalkan kestabilan dan mengelakkan 

konflik terbuka. Contohnya, Perjanjian Pulutan Mat Salleh di Menggatal bertarikh 23 April 

1898 merupakan manifestasi persetujuan asimetri tersebut. Perjanjian ini dimeterai antara 

BNBC dan Datu Mat Salleh, mengiktiraf secara de facto pengaruh Mat Salleh di Tambunan, 

Menggatal, dan Inanam. Rundingan diadakan pada 19–22 April 1898 antara W.C. Cowie, 

Gabenor H.E. Wise, dan Pearson dengan Mat Salleh melalui orang tengah, Pengiran Kahar. 

Perjanjian bertulis yang mengandungi tujuh syarat utama ditandatangani oleh Cowie, Beaufort, 

Datu Sahak, dan Mat Salleh, disertai dengan upacara pengibaran bendera BNBC dan tembakan 

udara sebagai tanda rasmi. 

 

Dalam upacara tersebut, Mat Salleh mengangkat sumpah taat setia sambil menjunjung al-Quran 

serta menyerahkan keris dan senapang kepada BNBC sebagai simbol penyerahan kuasa dan 

kerjasama. Beliau berikrar membantu pentadbiran BNBC serta menentang ketua-ketua suku 

yang menolak pemerintahan kolonial. Perjanjian ini kemudiannya membuka ruang kepada 

pengiktirafan kawasan Sugut dan Labuk oleh BNBC. (BNBH, Mei 1898) Upacara ini juga turut 

disertakan dengan lampiran perjanjian untuk tidak ingkar dengan pemerintahan BNBC. 

 

Kesimpulan  

Analisis berdasarkan Teori Hegemoni Gramsci dan simbolisme kuasa menunjukkan bahawa 

BNBC mengamalkan strategi dominasi yang kompleks dengan menggabungkan penguasaan 

politik dan penerimaan budaya. Melalui perjanjian lisan, sumpah darah, serta ritual tradisional, 

BNBC bukan sahaja memperluaskan pengaruhnya secara fizikal di Borneo Utara, tetapi turut 

menakluk makna budaya yang menjadi asas legitimasi masyarakat tempatan. Oleh itu, 

pemerolehan wilayah oleh BNBC di Pantai Barat, Pantai Timur, dan kawasan pedalaman tidak 

sekadar mencerminkan proses geopolitik, tetapi juga memperlihatkan bentuk penjajahan 

simbolik (symbolic colonization) yang membentuk struktur kuasa baharu berasaskan 

persetujuan sosial yang dikawal dan di manipulasi oleh kuasa kolonial. 

 

  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

973 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 959 – 974 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107974 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rujukan  

Amy Azuan Abdullah & Maureen De Silva. 2017. Sejarah warisan kebudayaan daerah Tenom, 

Unit Penyelidikan Arkeologi (Upark): Universiti Malaysia Sabah. 

Azmil bin Dani, Esterlina Moo, Chin Len binti Lazarus, Akademi Seni and Teknologi Kreatif. 

2024 "SIMBOL DAN KEPERCAYAAN KINOMOL DALAM RITUAL ETNIK 

RUNGUS." Jurnal Gendang Alam (GA).  

D.S Ranjit Singh. 2000. The Making of Sabah, 1865-1941: The Dynamics of Indigenous 

Society. Kuala Lumpur: Universiti of Malaya Press. 

D.S Ranjit SIngh. From Suku/ Tribal Society to Nationhood: Historical Stages in The 

Development of Sabah As a Centralised State, 19 Century to 1963. Tidak diterbitkan. 

College of Law. Government and International Studies.Universiti Utara Malaysia. 

Emmanuel Palaez. 1964. Philippine Claim to North Borneo . Manila: Bureau of Printing. 

Fontana, Benedetto 1996 “Gramsci on Politics and State.” Journal of Modern Italian Studies, 

Vol. 1, No. 2. 

Gramsci, Antonio. 1971. Selections from the Prison Notebooks .New York: International 

Publishers. 

Helina G Jainis. 2003. North Borneo Armed Constabulary 1881-1941. Latihan Ilmiah. Jabatan 

Sejarah Fakulti Sastera dan Sains Sosial: Universiti Malaya. 

Hilina G. Janis. 2004. North Borneo Armed Constabulary 1881-1941.  Kuala Lumpur : 

Universiti Malaya.  

Ian Donald Black .1923. A Native North Administration By The British Borneo Chareted 

Company Rule in Sabah. 1878-1915. Kuala Lumpur: Oxford University Press. 

Ian Donald Black. 1968. The Ending of Brunei Rule in Sabah 1878-1902, Journal of The 

Malaysian Branch Royal Asiatic Society. 

Ian Donald Black. 1985. A Gambling Style of Government The Establishment of Charted 

Company Rule in Sabah. 1878-1915. Kuala Lumpur: Oxford University Press. 

'Interior, Serugin's house at Kampong Uloi, Tenom. Old jars tied up to the walls. Rice ready for 

winnowing in tray on the mat.' (1 photo). 'Rasaman (standing) and Aguron (seated). 

Timogen headmen, Tenom.' (1 photo). 'Galok's house, R. Olos-on, Melalap, Tenom.' (1 

photo). 1936. MS CO 1069/538/16, Records of the British Colonial Office. The National 

Archives (Kew, United Kingdom). State Papers Online Colonial 

Inward Despatches from the Company's Governor. (1899 Jan. 4-1899 June 29). MS Records of 

the British Colonial Office CO 874/263. The National Archives (Kew, United Kingdom).  

Inward Despatches from the Company's Governor. 1889 June 26-1889 Dec. 20. MS CO 

874/248, Records of the British Colonial Office. The National Archives (Kew, United 

Kingdom). State Papers Online Colonial.  

Inward despatches from the Company's Governor. 1900 Jan. 4-1900 June 30. MS CO 874/265, 

Records of the British Colonial Office. The National Archives (Kew, United Kingdom). 

State Papers Online Colonial.  

J. de V. Allen, A. J. Stockwell & L. R. Wright. 1981. A Collection of Treaties and Other 

Documents Affecting the States of Malaysia, 1791–1963, Vol. II London: Oceana 

Publications. 

John White Head. 1893. Exploration of mount Kinabalu North Borneo. London: Gurney and 

Jackson. 

K.B Tabrett, 1998. Early Constabulary Expedition in British North Borneo 1883 to 1888. 

“Sabah Society Journal”, 1998, Vol 15. 

Kennedy Gordon Tregonning 1965. A History of Modern Sabah North Borneo (1881-1963). 

Kuala Lumpur: University of Malaya Press. 

'Muruts in a house at Lingkadau with a jar of 'Tapai'. One man drinking through a small bamboo, 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

974 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 959 – 974 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107974 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Keningau.' (1 photo). 'In the district officer's garden, Tambunan. By 'Oath' stone on the 

edge of the hill.' (1 photo). 'Government office, Tambunan, from the D. O's garden.' (1 

photo). 1936. MS CO 1069/538/26, Records of the British Colonial Office. The National 

Archives (Kew, United Kingdom). State Papers Online Colonial 

Nicolas Tarling. 1971. Britain, The Brooke and Brunei. United Kingdom. London: Oxford 

University Press. 

Nicolas Tarling. 1978. Sulu and Sabah A study of British policy towards the Philippines and 

North Borneo From the late eighteenth century. Kuala Lumpur: Oxford University Press. 

O. W Wolters. 1985. History culture and region In Southeast Asian perspectives. Singapore: 

Institute of Southeast Asian Studies. 

Oliver Valetine Eboy, Jackqueline Pugh-Kitingan & Baszley Bee. Basrah Bee. 2022. Megalit 

Tambunan Pemetaan GIS untuk Pelancongan. Kota Kinabalu: Penerbit Universiti 

Malaysia Sabah. 

Owen Rutter. 1922. British North Borneo An Account of its History Resources and Native 

Tribes. London: Constable & Company Limited Bombay Sydney. 

P.S Shim. 2007. Inland people of Sabah: before during and after Nunuk Ragang. Kota 

Kinabalu: Borneo Cultural Heritage. 

Peter R. Phelan. 1997. Traditional Stone and Wood monuments of Sabah. Kota Kinabalu: Pusat 

Kajian Borneo Yayasan Sabah. 

Peter R. Phelan. 2003. The traditional legal system of Sabah. Kota Kinabalu: Pusat Kajian 

Borneo Yayasan Sabah. 

The British North Borneo Herald & Fortnightly Record, Vol. XVI, 1898. Microfilm no. 

M.134/88. Kota Kinabalu, Sabah: Sabah State Archives. 

The British North Borneo Herald & Fortnightly Record, Vol. XVII, 1899. Microfilm no. 

M.135/88. Kota Kinabalu, Sabah: Sabah State Archives. 

The British North Borneo Herald & Fortnightly Record, Vol. XXVII, 1909. Microfilm no. 

M.145/88. Kota Kinabalu, Sabah: Sabah State Archives. 

The British North Borneo Herald & Official Gazette, Vol. IV, 1886. Microfilm no. M.1/87 & 

M.122/88. Kota Kinabalu, Sabah: Sabah State Archives. 

The North British Borneo Herald & Official Gazette, Vol. V, 1887. Microfilm no. M.123/88. 

Kota Kinabalu, Sabah: Sabah State Archives. 

Thomas. Nicholas 1994. Colonialism’s Culture: Anthropology, Travel and Government. 

Cambridge: Polity Press. 

Tom Harrision. 1967. The Bornean Peoples. London: British Museum (Natural History). 

Treacher, W. H.  1884. “The British North Borneo Company and the Native Chiefs.” Journal 

of the Straits Branch of the Royal Asiatic Society. 13. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

