Volume: 11 Issues: 80 Special Issue [January, 2026] pp. 352 - 363
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.118025
NETWORK

MODEL KEBERKESANAN PEMBELAJARAN BERASASKAN
PROJEK TERHADAP PENGUASAAN DAN MINAT PELAJAR
TINGKATAN 2 DALAM IBADAH SOLAT

THE EFFECTIVENESS MODEL OF PROJECT-BASED LEARNING ON
THE MASTERY AND INTEREST FORM 2 STUDENTS IN FIQH SOLAT

Nur Hamizah Zainal Abidin!
Zuraimy Ali**
Alex Yusron Al Mufti?

"Pelajar Siswazah Akademi Pengajian Islam Kontemporari, Universiti Teknologi MARA cawangan Perlis
(UiTM), Malaysia, (Email:myzazynal@gmail.com)

’Pensyarah Kanan Akademi Pengajian Islam Kontemporari, Universiti Teknologi MARA cawangan Perlis
(UiTM), Malaysia, (Email:zuraimy@uitm.edu.my)

3Pensyarah Kanan, Universitas Islam Nahdlatul Ulama Jepara, Kabupaten Jepara, Jawa Tengah, Indonesia
(Email: alex@unisnu.ac.id)

Article history To cite this document:

Received date : 2-12-2025 Zainal Abidin, N. H., Ali, Z., Al Mufti, A. Y. (2026).

Revised date ¢ 3-12-2025 Model keberkesanan pembelajaran berasaskan projek

Accepted date  : 24-12-2025 terhadap penguasaan dan minat pelajar Tingkatan 2

Published date : 20-1-2026 dalam ibadah solat. Journal of Islamic, Social,
Economics and Development (JISED), 11 (80), 352 —
363.

Abstrak: Pembelajaran Berasaskan Projek (PBP) diiktiraf secara meluas sebagai pendekatan
inovatif berpusatkan pelajar yang menggalakkan penyertaan aktif, pemikiran kritis serta
penglibatan yang bermakna. Walaupun keberkesanannya telah didokumentasikan dengan baik
dalam pendidikan umum, penyelidikan mengenai aplikasinya dalam Pendidikan Islam masih
berkurangan terutamanya dalam ibadah solat. Lazimya pengajaran dan pembelajaran (PdP)
ibadah solat dilaksanakan dengan kaedah berasaskan kuliah berpusatkan guru, yang
membawa kepada pembelajaran pasif, penguasaan yang lemah, dan minat pelajar yang
merosot. Kajian literatur mengetengahkan potensi PBP sebagai pedagogi alternatif untuk
pengajaran solat dalam kalangan pelajar sekolah menengah. Dengan mensintesis dan
menganalisis secara kritis penyelidikan sedia ada, kajian ini telah mengenal pasti beberapa
jurang penyelidikan. Di antaranya tumpuan yang terhad kepada bidang Pendidikan Islam
khususnya dalam pembelajaran ibadah solat, terlalu menekankan hasil kognitif dengan sedikit
perhatian kepada dimensi afektif dan rohani. Bagi menangani jurang ini, kajian ini
dicadangkan dengan meletakkan PBP sebagai satu cara untuk mengintegrasikan aspek
pembelajaran kognitif, praktikal, dan afektif. Selain itu, keberkesanan PBP turut menyumbang
secara teori dengan meluaskan wacana PBP ke dalam bidang pedagogi Islam dan secara
praktikal dengan mencadangkan alternatif pengajaran yang lebih menarik kepada pendidik,
dan penggubal dasar. Akhirnya, kajian ini menggariskan kepentingan strategi inovatif dan
berpusatkan pelajar dalam memastikan pengajaran solat bukan sahaja dapat meningkatkan

penguasaan pengetahuan dan amalan bahkan juga minat dan penghayatan rohani yang
berkekalan.

Copyright © Academic Inspired Network 352 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 11 Issues: 80 Special Issue [January, 2026] pp. 352 - 363
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.118025
NETWORK

Kata kunci: Pembelajaran Berasaskan Projek, Pendidikan Islam, Penguasaan, Minat dan
Ibadah Solat.

Abstract: Project-Based Learning (PBL) has been widely recognized as an innovative student-
centered approach that encourages active participation, critical thinking, and meaningful
engagement. Although its effectiveness has been well documented in general education,
research on its application in Islamic Education is still lacking, especially in figh solat.
Typically, teaching and learning of figh solat is implemented with a teacher-centered lecture-
based method, which leads to passive learning, poor mastery, and declining student interest.
This study highlights the potential of PBL as an alternative pedagogy for teaching prayer
among secondary school students. By synthesizing and critically analyzing existing research,
this study has identified several research gaps, including a limited focus on the field of Islamic
education, especially in prayer learning, overemphasizing cognitive outcomes with little
attention to the affective and spiritual dimensions. To address this gap, this study proposes to
position PBL as a way to integrate cognitive, practical, and affective aspects of learning. In
addition, the effectiveness of PBL contributes theoretically by expanding the discourse of PBL
into the field of Islamic pedagogy and practically by suggesting teaching alternatives that are
more attractive to educators and policymakers. Finally, this study highlights the importance of
innovative and student-centered strategies in ensuring that prayer teaching not only enhances
knowledge and practice mastery but also lasting spiritual interest and appreciation.

Keywords: Project-Based Learning, Islamic Education, Mastery, Interest and Figh Solat.

Pendahuluan

Sejak kebelakangan ini, pendekatan pendidikan telah beralih daripada berpusatkan guru atau
pengajaran berasaskan kuliah kepada pendekatan yang lebih interaktif, iaitu berpusatkan pelajar
yang mengutamakan pemikiran kritis, kerjasama dan aplikasi dunia sebenar. Menurut Greener
(2015) pembelajaran berpusatkan pelajar ialah pendekatan yang memberi tumpuan kepada reka
bentuk pengalaman pembelajaran dengan pelajar sebagai individu aktif dalam proses
pembelajaran. Beliau menambah keberkesanannya dipengaruhi oleh persepsi kendiri, tahap
efikasi kendiri, pengalaman pembelajaran lepas, dan persekitaran sosial yang mempengaruhi
tahap penglibatan pelajar (Greener, 2015). Malah kajian oleh Tamuri dan Nor, (2015)
menyatakan pelajar lebih berminat kepada pembelajaran yang aktif berasaskan kepada aktiviti
pembelajaran kendiri. Salah satu pembelajaran aktif yang paling banyak diterima pakai dalam
transformasi ini ialah Pembelajaran Berasaskan Projek (PBP). PBP adalah model pengajaran
melibatkan pelajar dalam dunia sebenar, di mana pelajar membangunkan dan menerapkan
kemahiran serta pengetahuan (Thomas, 2000). Tidak seperti kaedah tradisional, yang sering
menekankan hafalan dan pembelajaran pasif. Menurut Amirova (2025) kaedah pengajaran
tradisional cenderung untuk memupuk pembelajaran pasif dan hafalan, manakala pendekatan
bukan tradisional menggalakkan pemikiran kritis dan motivasi. Berbeza dengan PBP yang
menyediakan peluang kepada pelajar untuk mengambil alih pembelajaran mereka, meneroka
topik secara mendalam, dan menggunakan pengetahuan mereka dalam konteks yang bermakna.

Matlamat pendidikan dalam Islam adalah untuk melahirkan insan yang seimbang dari segi
jasmani, emosi, rohani dan intelek yang mampu berperanan sebagai hamba Allah dan khalifah
di muka bumi. Menurut Ali dan Yahaya, (2022) Pendidikan Islam memainkan peranan yang
sangat penting dalam pembangunan modal insan, khususnya dalam menangani masalah
keruntuhan moral dan sosial yang semakin meruncing. Mereka turut menyatakan bahawa surah

Copyright © Academic Inspired Network 353 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 11 Issues: 80 Special Issue [January, 2026] pp. 352 - 363
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.118025
NETWORK

Lugman menekankan nilai hikmah, kesyukuran, disiplin dan adab sebagai asas pembentukan
modal insan. Sehubungan itu, pendekatan pedagogi yang menekankan penglibatan aktif pelajar,
pembelajaran kontekstual serta pengalaman pembelajaran berasaskan situasi sebenar adalah
diperlukan bagi memastikan nilai-nilai solat berjemaah dapat dihayati secara bermakna. Justeru
pendekatan seperti PBP membolehkan nilai-nilai ini diterapkan melalui pengalaman
pembelajaran yang aktif dan bermakna, sejajar dengan matlamat Pendidikan Islam yang
holistik.

Dalam bidang Pendidikan Islam, inovasi PdP adalah tepat pada masanya dan perlu. Hal ini
demikian bagi menyokong matlamat utama Pendidikan Islam iaitu melahirkan pelajar yang
berilmu, berakhlak mulia, menghayati nilai Islam, serta mampu beribadah dan berbakti
sepanjang hayat (Bahagian Pembangunan Kurikulum, 2011; Bahagian Pembangunan
Kurikulum, 2015). Salah satu ibadah yang paling asas dalam Islam ialah solat. Ibadah solat
merupakan tuntutan yang wajib ke atas setiap umat Islam yang mukallaf seperti mana firman
Allah S.W.T di dalam surah an-Nisa’ yang bermaksud:

“Kemudian apabila kamu telah selesai menunaikan solat (dalam keadaan takut),
maka ingatlah Allah, sama ada ketika berdiri, duduk atau berbaring. Apabila kamu
kembali merasa aman, maka dirikanlah solat itu (sebagaimana biasa).
Sesungguhnya solat itu adalah satu ketetapan yang diwajibkan ke atas orang-orang
vang beriman, yang tertentu waktunya”.

(Surah an-Nisa’: ayat 103).

Ayat di atas jelas menunjukkan bahawa solat itu adalah wajib ke atas setiap Muslim yang
mukallaf dan sebagai tanda pengabdiaan dan peringatan hamba kepada penciptaNya Allah.
Mukallaf berasal dari kata ‘kallafa’ yang bererti membebani. Menurut Irwansyah (2021)
mukallaf adalah orang yang dibebani dengan hukum syariat. Dalam erti kata lain mukallaf
bermaksud orang Islam yang berakal dan dipertanggungjawabkan ke atasnya hukum
syarak. Ibadah solat merangkumi kedua-dua pemahaman teori tentang ketetapan, rukun dan
syaratnya serta penguasaan praktikal pelaksanaannya. Dalam pembelajaran solat, kurikulum ini
menggariskan objektif untuk membimbing murid memahami konsep, melaksanakan, dan
menghayati amalan solat sebagai ibadah wajib dan rutin dalam kehidupan seharian (Bahagian
Pembangunan Kurikulum, 2015; Bahagian Pembangunan Kurikulum, 2016). Justeru inovasi
PdP seperti PBP adalah wajar dan perlu bagi mencapai matlamat kurikulum solat tersebut.
Pendekatan PBP bukan sahaja dapat membangunkan pembelajaran kendiri pelajar malah
meningkatkan pencapaian mereka berbanding murid yang tidak mengikuti PBP (Nor, 2019;
Jerai, 2022). Menurut Nor (2019) ianya bersesuaian dengan matlamat PBP itu sendiri yang
bertujuan untuk melibatkan pelajar dengan idea-idea konsep serta membangunkan kemahiran
yang sukar diperoleh melalui kaedah pengajaran lain. Bagi pelajar di sekolah menengah,
khususnya di tingkatan dua, peringkat remaja ini merupakan tempoh kritikal untuk membentuk
sikap terhadap kewajipan agama dan menyemai amalan konsisten yang boleh bertahan seumur
hidup. Menurut Marise (2024) pelajar pada usia 13 hingga 14 tahun berminat kepada aktiviti
pembelajaran yang praktikal dan menarik. Justeru setiap penglibatan mereka dalam aktiviti
pembelajaran dan praktikal boleh mempengaruhi penguasaan dan minat mereka terhadap
amalan ibadah harian mereka.

Penyataan Masalah
Walaupun solat merupakan asas dalam kehidupan seorang Muslim, namun kajian dan
pemerhatian menunjukkan bahawa ramai pelajar bergelut dalam aspek penguasaan serta

Copyright © Academic Inspired Network 354 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 11 Issues: 80 Special Issue [January, 2026] pp. 352 - 363
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.118025
NETWORK

mengekalkan minat yang berterusan dalam ibadah tersebut. Ini disokong kajian oleh Idris et al.,
(2020) mendapati bilangan pelajar mendapat gred F dalam ujian solat fardhu adalah lebih tinggi
berbanding gred yang lain iaitu seramai 34 orang pelajar. Malah tiada pelajar yang mendapat
gred A dalam ujian tersebut. Dapatan ini jelas menunjukkan penguasaan ibadah solat di
kalangan pelajar adalah rendah. Faktor yang menyumbang kepada isu ini termasuk penyertaan
aktif yang terhad dalam pelajaran, pergantungan pada pengajaran berasaskan kuliah
konvensional dan kekurangan peluang untuk pelajar menghubungkan pembelajaran bilik darjah
mereka dengan pengalaman kehidupan sebenar. Pendekatan tradisional yang sering kali
menumpukan pada penerangan teks dan demonstrasi guru, meninggalkan pelajar sebagai
penerima maklumat yang pasif. Kaedah sedemikian boleh mengehadkan motivasi,
mengurangkan penglibatan, dan gagal menangani gaya pembelajaran yang pelbagai yang
terdapat dalam bilik darjah hari ini.

Menurut Nazim dan Jasmi, (2023) kebanyakan Guru Pendidikan Islam (GPI) menggunakan
pendekatan tradisional yang berpusatkan guru di dalam pembelajaran ibadah solat kerana sudah
selesa menggunakan pendekatan itu di dalam PdP. Faisal et al., (2022) pula menyatakan
pendekatan pengajaran tradisonal atau berbentuk kuliah ini adalah pasif, kerana hanya
memerlukan sedikit penglibatan aktif daripada pelajar dan menyukarkan pelajar untuk
mengaitkan isi pelajaran dengan pengalaman sebenar. Kajian-kajian terdahulu mendapati
wujud jurang dalam keupayaan pelajar, khususnya dari segi mengingati prinsip asas solat,
melaksanakan ibadah tersebut dengan kaedah yang betul, serta menghayati nilai rohani dan
sosial yang terkandung di dalamnya. Kajian oleh Tamuri dan Nor, (2015) menyatakan kaedah
pengajaran ‘chalk and talk’ yang masih menjadi amalan segelintir GPI bukan sahaja
menyukarkan pelajar untuk mengingati fakta malah membuatkan pelajar cepat berasa bosan
dan mengantuk dalam aktiviti pembelajaran (Faisal et al., 2022). Hal ini kerana, pelajar
cenderung untuk mendengar dan memberi perhatian penuh adalah sekitar 10 hingga 20 minit
dalam satu sesi pembelajaran dan mulai merosot selepas tempoh itu (Bradbury, 2016). Pelajar
bukan sahaja cenderung melupakan kandungan pembelajaran sejurus selepas peperiksaan
malahan lemah dalam menguasai konsep solat di mana memerlukan peneguhan dan amalan
yang berterusan. Oleh itu, jurang antara teori dan amalan ini menuntut kajian konseptual bagi
membangunkan model keberkesanan PBP dalam ibadah solat.

Konsep Pembelajaran Berasaskan Projek

PBP merupakan salah satu pembelajaran aktif yang berpusatkan pelajar (Tamuri & Nor, 2015)
dan strategi pengajaran yang berkesan pada abad ke-21 (Chu et al., 2017). Kajian terdahulu
membuktikan melalui PBP, pelajar bukan sahaja memperoleh pemahaman mendalam dengan
mengaitkan kandungan pembelajaran kepada situasi kehidupan sebenar (Wurdinger & Enloe,
2011) malah PBP turut meningkatkan pencapaian dan penguasaan akademik pelajar, memupuk
kemahiran interpersonal seperti komunikasi, kolaborasi dan kepimpinan (Jerai, 2022; Hidayat
et al., 2024).

PBP telah dilaksanakan secara meluas di peringkat antarabangsa, manakala di Malaysia
pendekatan ini selari dengan Pelan Pembangunan Pendidikan Malaysia (2013-2025) yang
menekankan kemenjadian murid holistik (Kementerian Pendidikan Malaysia, 2019) serta
Pembelajaran Abad Ke-21 (PAK21) yang mempersiapkan murid dengan kemahiran abad ke-
21 dalam era digital (Aqil, 2024). Selain itu, pendekatan PBP sejajar dengan Falsafah
Pendidikan Islam dan Falsafah Pendidikan Kebangsaan, kerana masing-masing menekankan
perkembangan menyeluruh pelajar yang merentasi domain intelek, rohani, emosi dan sosial.

Copyright © Academic Inspired Network 355 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 11 Issues: 80 Special Issue [January, 2026] pp. 352 - 363
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.118025
NETWORK

Kajian-kajian terdahulu jelas menunjukkan bahawa PBP berkesan dalam meningkatkan
penguasaan dan minat pelajar kerana PBP menstrukturkan pembelajaran melalui kolaborasi,
inkuiri dan aplikasi dunia sebenar. Namun begitu, kajian berkaitan PBP yang mengintegrasikan
PBP dalam kandungan ibadah seperti solat masih kurang dihuraikan secara sistematik
berbanding kajian yang membincangkan hasil akademik dan kemahiran yang diperoleh
daripada PBP. Justeru jurang ini menunjukkan keperluan penelitian PBP bukan sekadar sebagai
strategi pedagogi umum, malah sebagai pendekatan yang perlu disesuaikan dengan matlamat
pembelajaran khusus, termasuk penguasaan dan minat dalam ibadah solat.

Aplikasi PBP dalam Pendidikan Umum
Terdapat banyak kajian empirikal secara konsisten menunjukkan bahawa penedekatan PBP
bukan sahaja mudah difahami dan diikuti oleh pelajar (Min & Mapa, 2021), malah dapat
memupuk kemahiran abad ke-21 seperti kerjasama, komunikasi, dan penyelesaian masalah
(Maros et al., 2023; Rubino, 2024; Jerai, 2022; Fadhil et al., 2021).

Kajian-kajian ini menekankan bahawa PBP yang memberi tumpuan kepada penyelesaian
masalah dunia sebenar membolehkan pelajar membina pengetahuan secara aktif serta
mengembangkan kemahiran interpersonal dan pemikiran aras tinggi. Walau bagaimanapun,
kebanyakan kajian ini menilai keberkesanan PBP dari perspektif pencapaian akademik dan
kemahiran generik, tanpa membincangkan dengan mendalam tentang keberkesanannya dalam
pembelajaran yang berdasarkan nilai atau amalan keagamaan seperti ibadah solat.

Aplikasi PBP dalam Pendidikan Islam

Dalam konteks Pendidikan Islam, PBP telah dicadangkan sebagai alat pedagogi yang dapat
menyokong matlamat menyeluruh untuk memupuk pelajar yang berilmu dan berakhlak mulia,
(Bahagian Pembangunan Kurikulum, 2015; Bahagian Pembangunan Kurikulum, 2016). Kajian
menunjukkan bahawa strategi pembelajaran aktif termasuk PBP, amat berkesan dalam
memupuk penglibatan terarah kendiri dan minat yang berterusan dalam mata pelajaran
Pendidikan Islam (Nor, 2019). Walau bagaimanapun, beberapa kajian terdahulu menegaskan
bahawa keberkesanan pendekatan pembelajaran aktif dalam Pendidikan Islam tidak hanya
bergantung kepada reka bentuk pedagogi semata-mata, tetapi juga banyak dipengaruhi oleh
tahap kesediaan guru dan sokongan institusi. Dapatan Al Mulfti et al. (2025) menunjukkan
bahawa walaupun guru Pendidikan Islam mempunyai pemahaman konseptual yang baik
tentang pedagogi berpusatkan pelajar, amalan PBP masih berada pada tahap berkembang,
terutamanya disebabkan oleh kekangan dalam perancangan pengajaran dan penilaian autentik.
Dari perspektif bukti empirikal, kajian dalam konteks serantau menunjukkan bahawa PBP
berpotensi untuk meningkatkan penguasaan pelajar dalam Pendidikan Islam berbanding
pendekatan tradisional (Hidayat et al., 2024;Fawaas et al., 2024).

Walaupun kajian terdahulu jelas menunjukkan keberkesanan PBP dari aspek kognitif namun
dari aspek afektif dan kerohanian masih kurang diberi perhatian. Tambahan pula, fokus
penyelidikan sedia ada lebih menumpukan kepada topik tertentu seperti akhlak, sirah atau
ibadah haji. Dapatan kajian Johari et al., (2016) juga menunjukkan bahawa pengajaran ibadah
solat masih didominasi oleh kaedah kuliah pasif, sekali gus mewujudkan keperluan untuk
meneroka pendekatan alternatif seperti PBP dengan lebih sistematik bagi meningkatkan
penguasaan dan minat pelajar dalam solat.

Copyright © Academic Inspired Network 356 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 11 Issues: 80 Special Issue [January, 2026] pp. 352 - 363
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.118025
NETWORK

Implikasi PBP terhadap Penguasaan dan Minat dalam Ibadah Solat

PBP telah diakui secara meluas sebagai pendekatan berpusatkan pelajar yang bukan sahaja
meningkatkan prestasi akademik pelajar tetapi juga memupuk penyertaan aktif dan minat
jangka panjang dalam pembelajaran. PBP dikaitkan dalam pelbagai konteks seperti peningkatan
motivasi, penyertaan aktif, dan kecenderungan pelajar untuk menghubungkan pengetahuan
dengan situasi sebenar, yang seterusnya menyumbang kepada minat pembelajaran yang lebih
berterusan (Jerai, 2022; Maros et al., 2023). Pola penemuan ini menunjukkan bahawa PBP
bukan sahaja mempengaruhi hasil kognitif, tetapi juga berpotensi untuk mengukuhkan
komponen afektif seperti minat dan penglibatan.

Walaupun pendekatan PBP selari dengan keperluan Pendidikan Islam yang menekankan
pembelajaran bermakna dan pembentukan nilai, akan tetapi bukti empirikal yang mengaitkan
PBP secara langsung dengan penguasaan ibadah solat dan minat terhadapnya masih belum
meluas. Malah kajian sedia ada sering bergantung kepada ukuran yang menekankan prestasi
atau kefahaman konsep lebih daripada penghayatan rohani. Justeru, sumbangan PBP dalam
konteks solat wajar difahami sebagai potensi pedagogi yang perlu dinilai melalui reka bentuk
PdP, konteks pelajar, dan bentuk pentaksiran yang digunakan.

Secara keseluruhannya, pengintegrasian PBP ke dalam pengajaran solat berpotensi untuk
mengubah pembelajaran pasif kepada penglibatan aktif dan bermakna. Namun demikian, dalam
konteks ibadah solat literatur dari segi bukti khusus yang menilai serentak penguasaan, dan
minat masih memerlukan pengukuhan. Dengan merapatkan pengetahuan, amalan dan refleksi,
PBP boleh berfungsi sebagai strategi pedagogi yang berkesan untuk meningkatkan penguasaan
dan minat yang berterusan dalam salah satu rukun ibadah Islam yang paling asas

Metodologi

Kajian ini menggunakan reka bentuk kajian literatur berbentuk kepustakaan kualitatif
konseptual bagi mensintesis dapatan kajian lepas, seterusnya membangunkan rangka kerja
konseptual berkaitan PBP dalam pengajaran solat. Pemilihan sumber rujukan berdasarkan
kriteria tertentu yang melibatkan artikel jurnal, kajian empirikal terdahulu, dokumen dasar,
kertas persidangan dan beberapa sumber lain dalam tempoh 10 tahun, iaitu antara tahun 2015
hingga 2025. Sebanyak 34 sumber utama telah dianalisis secara mendalam, merangkumi 15
artikel jurnal, 3 tesis, 2 kertas persidangan, 6 dokumen dasar dan 8 daripada sumber lain.
Kesemua sumber ini merangkumi kajian dalam dan luar negara yang membincangkan
keberkesanan PBP, pembelajaran berpusatkan pelajar serta pengajaran ibadah solat dalam
konteks pendidikan formal.

Kajian ini dijalankan kaedah kepustakaan kualitatif bagi mengkaji keberkesanan PBP terhadap
penguasaan dan minat pelajar tingkatan dua dalam ibadah solat. Kajian kepustakaan adalah
kaedah yang digunakan oleh penyelidik bagi mendapat data dan bukti dengan melakukan kajian
ke atas dokumen dan rekod-rekod yang sedia ada (Mohd Shaffie, 1991). Kajian ini bergantung
kepada tinjauan luas literatur sedia ada, seperti artikel jurnal, dokumen dasar, dan kajian
empirikal terdahulu untuk mensintesis pengetahuan semasa tentang PBP dan aplikasi
pedagoginya. Melalui analisis kritis dan perbandingan kajian lepas, kajian ini mengenal pasti
jurang yang sedia ada, terutamanya dalam pelaksanaan PBP bagi memupuk penguasaan
kognitif dan minat dalam pembelajaran solat di kalangan pelajar sekolah menengah.

Kajian ini melibatkan proses pengumpulan daripada pelbagai sumber akademik seperti artikel
jurnal dan tesis yang kemudian dikategorikan dianalisis bagi mewujudkan asas teori dan cara

Copyright © Academic Inspired Network 357 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 11 Issues: 80 Special Issue [January, 2026] pp. 352 - 363
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.118025
NETWORK

pengaplikasian PBP. Selain itu, dengan mengintegrasikan penemuan daripada kajian luar dan
dalam negara, kajian ini membangunkan rangka kerja konsep yang menyelaraskan prinsip PBP
dengan objektif kognitif dan afektif dalam Pendidikan Islam (Chu et al., 2017; (Hidayat et al.,
2024; Fawaas et al., 2024). Kekuatan kajian ini terletak pada keupayaannya untuk mensintesis
perspektif yang pelbagai dan menyediakan cadangan berasaskan bukti berdasarkan teori untuk
penyelidikan empirikal dan aplikasi bilik darjah pada masa hadapan.

Perbincangan Dapatan Lepas

Literatur sedia ada membuktikan keberkesanan PBP terhadap pelajar dapat meningkatkan
pencapaian akademik mahu pun memupuk kemahiran interpersonal dalam diri pelajar. Namun
begitu wujud jurang ketara dalam mengaplikasikan PBP dalam Pendidikan Islam, khususnya
dalam topik ibadah solat. Penyelidikan terdahulu mendedahkan pendekatan PBP bukan sahaja
dapat dilaksanakan pada peringkat pendidikan tinggi malahan pada peringkat pendidikan
rendah dalam pelbagai bidang seperti Sains, Matematik, Reka Bentuk Teknologi dan Geografi,
di mana PBP secara konsisten menunjukkan peningkatan prestasi akademik dan penglibatan
pelajar (Rubino, 2024; Jerai, 2022; Maros et al., 2023; Chu et al., 2017; Min & Mapa, 2021).
Sebaliknya, kajian yang memfokuskan kepada Pendidikan Islam masih terhad, dan apabila ia
wujud, ia sering menumpukan kepada tema yang lebih luas seperti akhlak, sirah, atau ibadah
haji dan umrah (Nor, 2019; Tamuri & Nor, 2015). Walaupun terdapat kajian yang
membincangkan tentang ibadah solat, namun ianya dari aspek yang berbeza, di mana
penyelidikan lebih menumpukan kepada amalan dan strategi pengajaran GPI berpusatkan
pelajar dalam ibadah solat tanpa membincangkan dengan lebih lanjut berkaitan PBP (Nazim,
2024). Kajian oleh Nazim dan Jasmi, (2023) menyatakan terdapat empat kaedah yang lazim
dipraktikkan oleh GPI dalam ibadat solat iaitu amali, demonstrasi, perbincangan dalam
kumpulan dan pembelajaran berbantukan komputer.

Walaupun kajian lepas mendedahkan potensi PBP untuk memupuk minat pelajar dan kebolehan
menyelesaikan masalah dalam Pendidikan Islam, namun pedagogi atau pendekatan pengajaran
yang berkaitan dengan pengajaran solat masih terhad. Sebagai contoh, beberapa kajian
terdahulu menyatakan kelaziman PdPC GPI banyak bergantung kepada pendekatan berasaskan
kuliah, yang menekankan penerangan teks dan demonstrasi guru. Menurut Johari, Fakhruddin,
et al., (2016) kaedah kuliah biasanya melibatkan penerangan umum diikuti dengan penjelasan
terperinci tentang topik berkaitan solat. Selain itu, terdapat keengganan sebilangan GPI untuk
mengubah paradigma daripada PdP berpusatkan guru kepada berpusatkan pelajar dalam
pengajaran ibadah solat dengan pelbagai alasan seperti sudah selesa dengan pendekatan
berpusatkan guru dan menghabiskan sukatan pelajaran yang begitu banyak (Nazim & Jasmi,
2023). Kaedah tradisional ini sering mengakibatkan penyertaan pelajar yang pasif dan
pengekalan pengetahuan yang rendah, dengan pelajar bergelut untuk menguasai prinsip teori
dan pelaksanaan amali solat (Faisal et al., 2022; Idris et al., 2020). Akibatnya, penguasaan solat
di kalangan pelajar lemah dan minat berterusan mereka dalam amalan harian sukar untuk
dipupuk.

Dalam konteks Pendidikan Islam, kajian tentang keberkesanan pendekatan pembelajaran sering
kali terlepas pandang terhadap faktor tekanan kerja yang dihadapi oleh guru. Menurut (Ali et
al., 2025) tekanan kerja yang dialami ditempat kerja boleh memberi kesan dan mempengaruhi
pekerja dan keberkesanan organisasi. Begitu juga dengan guru tekanan kerja yang tinggi akibat
bebanan tugas pentadbiran akan mempengaruhi keberkesanan PdP Pendidikan Islam yang lebih
berkesan. Oleh itu, pendekatan seperti PBP berpotensi untuk mengurangkan tekanan tersebut

Copyright © Academic Inspired Network 358 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 11 Issues: 80 Special Issue [January, 2026] pp. 352 - 363
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.118025
NETWORK

dengan memberikan lebih banyak ruang kepada guru untuk berinteraksi secara langsung dengan
pelajar dalam aktiviti pembelajaran yang lebih dinamik dan menyeronokkan. Dengan
mengurangkan elemen pengajaran yang pasif, PBP memberikan peluang kepada guru untuk
menyesuaikan kaedah pengajaran dengan gaya pembelajaran pelajar yang lebih berfokus
kepada pemahaman praktikal dan kerjasama, yang seterusnya boleh mengurangkan bebanan
psikologi dan fizikal yang dihadapi oleh guru (Ali et al., 2025). PBP bukan sahaja dapat
meningkatkan penguasaan dan minat pelajar dalam ibadah solat malah memberi impak positif
terhadap kesejahteraan guru, dengan mengurangkan tekanan kerja mereka melalui peningkatan
kualiti interaksi dalam kelas dan pengurangan bebanan administratif yang tidak berkaitan
dengan pengajaran utama. Sehubungan itu, kajian ini mencadangkan agar pendekatan PBP
disepadukan dalam PdP topik solat sebagai satu pendekatan pedagogi yang berpotensi
meningkatkan kecekapan guru dalam penyampaian isi pelajaran. Pendekatan ini bukan sahaja
dapat memperkukuh keberkesanan proses PdP, bahkan turut membantu mengurangkan beban
tugas tambahan yang tidak mempunyai kaitan langsung dengan pengajaran solat.

Selain itu, majoriti kajian menekankan hasil kognitif seperti pemerolehan pengetahuan dan
prestasi akademik manakala hasil afektif dan kerohanian seperti minat, dan penghayatan nilai
agama kurang mendapat perhatian secara perbandingan (Rubino S., 2024; Jerai, 2022; (Min &
Mapa, 2021) Terdapat kelemahan dalam pendekatan ini kerana solat bukan sekadar proses
kognitif, tetapi juga merupakan amalan kerohanian yang mengintegrasikan pengetahuan,
pelaksanaan, dan pengabdian. Tanpa menitikberatkan dimensi afektif dan spiritual, sebarang
inovasi pedagogi berpotensi tidak mampu menghasilkan perubahan bermakna dan
berpanjangan dalam pengalaman keagamaan pelajar. Selain itu, kajian empirikal yang mengkaji
secara langsung PBP dalam konteks solat adalah terhad. Sebagai contoh, walaupun modul
berasaskan PBP telah berjaya digunakan untuk topik seperti haji dan ‘umrah melalui tugasan
projek seperti membina replika Ka ‘bah, usaha setanding untuk mereka bentuk dan menilai
intervensi PBP untuk solat hampir tidak terdapat dalam literatur. Ini seterusnya menekankan
keperluan untuk penyiasatan sistematik tentang bagaimana PBP boleh diaplikasikan dalam
pembelajaran solat, terutamanya dalam kalangan pelajar menengah rendah yang berada pada
tahap perkembangan kritikal (Marise, 2024), selain memupuk amalan solat yang berterusan
dalam diri pelajar. Walaupun prinsip asas PBP seperti kerjasama, inkuiri dan aplikasi
pengetahuan dalam konteks dunia sebenar sejajar dengan kebersamaan dalam ibadah solat
namun hanya sebilangan kecil kajian yang benar-benar mengaplikasikan penjajaran ini dalam
intervensi pengajaran bilik darjah. Akibatnya, potensi PBP untuk merapatkan pemahaman
kognitif, penglibatan afektif, dan penguasaan tingkah laku dalam pengajaran solat sebahagian
besarnya masih bersifat teori dan belum diterokai secara menyeluruh dalam konteks praktikal.

Copyright © Academic Inspired Network 359 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 11 Issues: 80 Special Issue [January, 2026] pp. 352 - 363
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.118025
NETWORK

Cadangan Model Keberkesanan PBP Terhadap Penguasaan Dan Minat Pelajar
Tingkatan 2 Dalam Ibadat Solat

r[ PEMBELAJARAN BERASASKAN PROJEK (PBP) ]j

[ TEORI KONSTRUKTIVISME ] [ TEORI SOSIAL ] [ TEORI PENDIDIKAN IMAM ]

VYGOTSKY (1978) IBN KHALDUN (1986) AL-GHAZALI
1. Zon 1. Ilmu dan Amal
mma& 1. Tajribah 2. Guru sebagai
mm@l (pengalaman) Murabbi
2. Scaffolding 2. Muhakah 3 Tadarrui

Penguasaan
|

idi & Reinneger (2006)

[ MODEL KEBERKESANAN PEMBELAJARAN BERASASKAN PROJEK TERHADAP }

PENGUASAAN DAN MINAT PELAJAR TINGKATAN 2 DALAM IBADAH SOLAT

Rajah 1 Model Keberkesanan PBP Terhadap Penguasaan Dan Minat Pelajar Tingkatan
2 Dalam Ibadat Solat

Rajah 1 di atas menunjukkan cadangan model keberkesanan PBP terhadap penguasaan dan
minat pelajar dalam topik ibadah solat. Model ini dibina dengan menggabungkan tiga teori
utama iaitu Teori Konstruktivisme Vygotsky (1978), Teori Sosial Ibn Khaldun (1986) dan Teori
Pendidikan Imam al-Ghazali. Gabungan ketiga-tiga teori ini menjelaskan keberkesanan PBP
dalam menyokong pembangunan pelajar dari sudut kognitif dan afektif dalam Pendidikan
Islam.

Teori Konstruktivisme Vygotsky yang menekankan kepentingan scaffolding dan Zon
Perkembangan Proksimal (ZPD) menjelaskan tentang bagaimana pelajar memperoleh
sokongan pembelajaran melalui interaksi dengan guru dan rakan sebaya, seterusnya
meningkatkan keupayaan mereka dalam menguasai topik ibadah solat secara berperingkat.
Dalam konteks PBP, pelajar dibimbing untuk meneroka, membina makna dan mengaplikasi
ilmu solat secara kolaboratif. Bimbingan sementara daripada guru membantu pelajar mencapai
tahap penguasaan yang lebih tinggi melalui pengalaman pembelajaran yang aktif dan
kontekstual.

Sementara itu, Teori Sosial Ibn Khaldun menegaskan bahawa pembelajaran berasaskan tajribah
(pengalaman) dan muhakah (peniruan) berupaya memperkukuh pemahaman pelajar terhadap
nilai-nilai Islam. Justeru dengan PBP, pelajar terlibat dalam aktiviti sebenar yang melibatkan
perancangan dan pelaksanaan ibadah solat, seterusnya memupuk pengalaman autentik yang
meningkatkan penguasaan serta minat terhadap ibadah tersebut.

Copyright © Academic Inspired Network 360 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 11 Issues: 80 Special Issue [January, 2026] pp. 352 - 363
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.118025
NETWORK

Manakala Teori Pendidikan Imam al-Ghazali pula menekankan keseimbangan antara ilmu dan
amal, peranan guru sebagai murabbi, serta pendekatan tadarruj (beransur-ansur) dalam proses
pengajaran. Prinsip ini seiring dengan pelaksanaan PBP yang menuntut bimbingan berterusan
dan penerapan nilai dalam amalan. Secara keseluruhan, model ini menjelaskan bahawa integrasi
PBP mampu meningkatkan penguasaan dan minat pelajar terhadap ibadah solat, seiring dengan
pandangan Hidi dan Renninger (2006) bahawa minat yang tinggi dapat meningkatkan
pencapaian dalam pembelajaran.

Kesimpulan

Secara ringkasnya, tiga jurang kritikal timbul daripada kajian terdahulu. Pertama kurangnya
penyelidikan berfokus kepada PBP dalam topik pembelajaran solat berbanding topik lain dalam
Pendidikan Islam. Kedua, sebahagian besar kajian terarah menilai pencapaian kognitif semata-
mata, namun kesan PBP terhadap penghayatan afektif dan perkembangan rohani pelajar kurang
diberi perhatian. Ketiga, bukti empirikal daripada kajian yang melibatkan sampel berskala besar
atau kajian membujur masih terhad, sekali gus menyukarkan pengesahan keberkesanan jangka
panjang PBP dalam meningkatkan penguasaan dan minat pelajar terhadap solat. Justeru, dengan
menangani jurang ini bukan sahaja berpotensi memperluas dan memperkukuh literatur
berkaitan PBP dalam konteks Pendidikan Islam, malah dapat menawarkan penyelesaian
pedagogi yang praktikal bagi meningkatkan kualiti PdP mata pelajaran ini di sekolah.
Sehubungan itu, kertas konseptual ini bertujuan untuk mengisi jurang yang dikenal pasti dengan
mencadangkan satu rangka kerja sistematik bagi mengaplikasikan PBP dalam pengajaran solat.
Rangka kerja ini diharap dapat meningkatkan penguasaan pelajar terhadap ilmu dan amalan
solat serta memupuk minat yang berterusan dalam kalangan pelajar sekolah menengah.

Kajian ini mendedahkan penyepaduan pendekatan PBP ke dalam PdP solat sebagai salah satu
cara untuk menangani jurang kritikal dalam pedagogi Islam. PBP membuka ruang kepada
pelajar untuk melibatkan diri secara aktif, bekerjasama dengan rakan sebaya dan menggunakan
pengetahuan mereka dalam konteks yang bermakna. Beberapa kajian terdahulu menyatakan
bahawa PBP meningkatkan hasil kognitif dan memupuk kemahiran interpersonal, namun
penerapannya dalam pembelajaran solat masih kurang diterokai, terutamanya dari segi dimensi
penguasaan dan minat.

Dengan mencadangkan PBP sebagai pendekatan holistik untuk memupuk penguasaan dan
minat terhadap solat, kajian ini menyumbang kepada perbincangan berterusan tentang inovasi
pedagogi dalam Pendidikan Islam. Rangka kerja ini bukan sahaja bertindak balas kepada jurang
penyelidikan yang dikenal pasti tetapi juga menyediakan implikasi praktikal kepada guru,
pelajar dan penggubal dasar. Justeru, kajian ini menggariskan potensi PBP untuk mengubah
pengajaran solat daripada berpusatkan guru kepada penyertaan aktif berpusatkan pelajar yang
mengintegrasikan pertumbuhan intelek, praktikal dan rohani.

Copyright © Academic Inspired Network 361 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 11 Issues: 80 Special Issue [January, 2026] pp. 352 - 363
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.118025

NETWORK

Rujukan

Al Mufti, A. Y., Agustiana, S. P., Ali, Z., & Gunawan, M. A. (2025). Evaluation of the
Readiness of Islamic Religious Education Teachers in the Implementation of the
Independent Learning Curriculum. Journal La Edusci, 6(5), 999—1019.

Ali, Z., Ismail, N., Hashim, N., Yahya, N. F., Shahrom, N. F. N., & Mohd Talib, N. (2025).
Persepsi Guru Pendidikan Islam Terhadap Tekanan Kerja. Journal of Islamic, Social,
Economics and Development, 10, 128—1755. https://doi.org/10.55573/JISED.107303

Ali, Z., & Yahaya, N. L. (2022). Peranan Pendidikan Islam dalam Pembangunan Modal Insan
Berdasarkan Pendekatan Hikmah di Dalam Surah Lugman Menurut Tafsir Al-Thobari: The
Role of Islamic Education in The Development of Human Capital Based on The Approach
of Wisdom in Surah Lugman According to Tafsir Al-Thobari. Jurnal Pengajian Islam,

180-194.
Amirova, N. (2025). Traditional vs. Non-Traditional Teaching in Secondary Education: A
Comparative Analysis. Porta Universorum, 1(3), 101-109.

https://doi.org/10.69760/portuni.010309

Aqil, M. (2024, September 2). PAK21: Maksud, Elemen & Contoh Pembelajaran Abad Ke-21.
https://pendidik.my/pak21/

Bahagian Pembangunan Kurikulum. (2011). Dokumen Standard Sekolah Rendah (KSSR)
Pendidikan Islam Tahun 5. Kementerian Pendidikan Malaysia.

Bahagian Pembangunan Kurikulum. (2014). Kemahiran Berfikir Aras Tinggi Aplikasi Di
Sekolah. Cepat Cetak Sdn. Bhd.

Bahagian Pembangunan Kurikulum. (2015). Dokumen Standard Kurikulum dan Pentaksiran
Pendidikan Islam Tingkatan 1. Kementerian Pendidikan Malaysia.

Bahagian Pembangunan Kurikulum. (2016). Dokumen Standard Kurikulum dan Pentaksiran
Pendidikan Islam Tingkatan 2. Kementerian Pendidikan Malaysia.

Bahagian Teknologi Pendidikan. (2006). Project-Based Learning Handbook: “Educating the
Millennial Learner” (First). KPM.

Bradbury, N. A. (2016). Attention span during lectures: 8 seconds, 10 minutes, or more?
Advances in Physiology Education, 40(4), 509-513.
https://doi.org/10.1152/advan.00109.2016

Chu, S. K. W., Reynolds, R. B., Tavares, N. J., Notari, M., & Lee, C. W. Y. (2017). 21st Century
Skills  Development  Through Inquiry-Based Learning. Springer Singapore.
https://doi.org/10.1007/978-981-10-2481-8

Fadhil, M., Kasli, E., Halim, A., Evendi, Mursal, & Yusrizal. (2021). Impact of Project Based
Learning on Creative Thinking Skills and Student Learning Outcomes. Journal of Physics:
Conference Series, 1940(1), 012114. https://doi.org/10.1088/1742-6596/1940/1/012114

Faisal, N. F. J., Yahaya, M. Z., Ismail, A. M., Samsudin, M. A., & Zahrin, S. N. A. (2022).
Implementasi Pengajaran Solat Dapat Membina Kemahiran Pembelajaran Aktif
Menggunakan Model Pengajaran Rasulullah SAW: Implementation of Prayer Teaching in
Developing Active Learning Skills Based on the Teaching Model of the Prophet SAW.
International Journal of Interdisciplinary and Strategic Studies, 3(4), 254-267.
https://doi.org/10.47548/ijistra.2022.41

Fawaas, M. A. H. Al, Mustofa, Z., & Daryono, R. W. (2024). The Effectiveness of Contextual
Teaching and Learning (CTL) and Project Based Learning (PJBL) Methods on Student
Learning Outcomes. IJORER : International Journal of Recent Educational Research,
5(4), 1040—-1053. https://doi.org/10.46245/ijorer.v5i4.635

Greener, S. (2015). What do we mean by “student-centred” learning? Interactive Learning
Environments, 23(1), 1-2. https://doi.org/10.1080/10494820.2015.1005423

Copyright © Academic Inspired Network 362 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 11 Issues: 80 Special Issue [January, 2026] pp. 352 - 363
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.118025
NETWORK

Hidayat, A. R., Supendi, D., & Wulandari, D. (2024). The Influence Of The Project Based
Learning Model On The Understanding Of Islamic Religious Education Learning In Class
5 Students At SD Plus Mutiara Insani Purwakarta. I[JGIE (International Journal of
Graduate of Islamic Education), 5(1), 46-53. https://doi.org/10.37567/ijgie.v511.2483

Hidi, S., & Renninger, K. A. (2006). The Four-Phase Model of Interest Development.
Educational Psychologist, 41(2), 111-127. https://doi.org/10.1207/s15326985ep4102 4

Idris, A. R., Paumat, J., & Serubih, M. R. (2020). Pencapaian murid tingkatan satu dalam ujian
solat fardu di daerah Membakut, Sabah. International Journal of Education, Psychology
and Counseling (IJEPC), 5(37), 245-252. https://doi.org/10.35631/ijepc.5370020

Irwansyah, 1. (2021). KRITERIA DEWASA (MUKALLAF) DALAM BIDANG JINAYAH.
LEGITIMASI:  Jurnal Hukum  Pidana Dan  Politik  Hukum, 9(2), 178.
https://doi.org/10.22373/legitimasi.v9i2.8511

Jerai, S. Z. (2022). Kesan Kaedah Pembelajaran Berasaskan Projek terhadap Pencapaian dan
Motivasi pelajar. Universiti Perguruan Sultan Idris.

Kementerian Pendidikan Malaysia. (2019). Pelan Pembangunan Pendidikan Malaysia 2013-
2025.

Marise. (2024). Applying Piaget’s Theory of Cognitive Development: Strategies for Classroom
Success. https://learningmole.com

Maros, M., Korenkova, M., Fila, M., Levicky, M., & Schoberova, M. (2023). Project-based
learning and its effectiveness: evidence from Slovakia. Interactive Learning Environments,
31(7), 4147-4155. https://doi.org/10.1080/10494820.2021.1954036

Min, C. O., & Mapa, M. T. (2021). Pembelajaran Berasaskan Projek dalam mata pelajaran
Geografi. Malaysian  Journal of Society and Space, 17(1), 268-282.
https://doi.org/10.17576/geo-2021-1701-20

Mohd Shaffie, A. B. (1991). Metodologi Penyelidikan edisi ke-2 (2nd ed.). Universiti
Kebangsaan Malaysia.

Nazim, M. , A. M. A. (2024). Amalan Guru Pendidikan Islam dalam Strategi Pembelajaran
Berpusatkan Pelajar Fikah Solat di Sekolah Menengah.
https://www.researchgate.net/publication/382919041

Nazim, M. , A. M. A., & Jasmi, K. A. (2023). Analisis Tematik Pembelajaran Berpusatkan
Pelajar dalam Fikah Solat. Prosiding Seminar Falsafah Sains Dan Ketamadunan, 215—
226. https://utm.webex.com/join/amden

Nor, N. I. B. M. (2019). Kaedah berasaskan projek dalam pengajaran dan pembelajaran
pendidikan Islam. Jurnal Refleksi Kepemimpinan, (JILID I)., 11-15.

Johari, N. S. 1, Fakhruddin, F. M., & Suhid, A. (2016). Pendekatan dan kaedah pengajaran
ibadah solat guru Pendidikan Islam menurut perspektif murid. 4(2), 46-53. O-jIE

Rubino S. (2024). Project-Based Learning and Its Impact on Student Engagement, Well-Being,
and Learning Outcomes: A Study of Teachers’ Perspective. Arkansas State University.

Tamuri, A. H., & Nor, S. M. H. (2015). Prinsip pembelajaran aktif dalam pengajaran dan
pembelajaran Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Fakulti Pendidikan, 2(3), 28-42.
ejournalfp.wordpress.com

Thomas, J. (2000). A review of research on project-based learning. Learning.

Wurdinger, S., & Enloe, W. (2011). Cultivating life skills at a project-based charter school.
Improving Schools, 14(1), 84-96. https://doi.org/10.1177/1365480211399749

Copyright © Academic Inspired Network 363 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

