Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935
NETWORK

HAK ASASI MANUSIA ANTARA PERSPEKTIF ISLAM DAN
BARAT: ANALISIS IDEOLOGI, KEADILAN DAN FALSAFAH

HUMAN RIGHTS FROM ISLAMIC AND WESTERN PERSPECTIVES: AN
ANALYSIS OF IDEOLOGY, JUSTICE, AND PHILOSOPHY

Mohamad Hasmimie Mohd Yusof!”
Safiah Binti Abd Razak?
Mohd Zulfakar bin Hj Mat Jusoh?

! Fakulti Dakwah, Pendidikan dan Peradaban Islam, Universiti Islam Pahang Sultan Ahmad Shah, 25150 Kuantan,
Pahang, Malaysia (E-mail: hasmimie@unipsas.edu.my)

2 Fakulti Dakwah, Pendidikan dan Peradaban Islam, Universiti Islam Pahang Sultan Ahmad Shah, 25150 Kuantan,
Pahang, Malaysia (E-mail: safiah@unipsas.edu.my)

3 Fakulti Dakwah, Pendidikan dan Peradaban Islam, Universiti Islam Pahang Sultan Ahmad Shah, 25150 Kuantan,
Pahang, Malaysia (E-mail: zulfakar@unipsas.edu.my)

*Corresponding author: hasmimie@unipsas.edu.my

Article history To cite this document:

Received date : 12-11-2025 Mohd Yusof, M. H., Abd Razak, S., & Mat Jusoh, M.
Revised date ¢ 13-11-2025 Z. (2025). Hak asasi manusia antara perspektif Islam
Accepted date  : 22-12-2025 dan Barat: Analisis ideologi, keadilan dan falsafah.

Published date : 29-12-2025 Journal of Islamic, Social, Economics and
Development (JISED), 10 (79), 435 — 452.

Abstrak: Kajian ini menganalisis pertembungan ideologi, falsafah, dan nilai antara konsep
Hak Asasi Manusia (HAM) menurut perspektif Islam dan Barat. Walaupun kedua-duanya
mengangkat prinsip keadilan dan maruah manusia sebagai asas kemanusiaan sejagat,
perbezaan ketara muncul pada aspek ontologi, epistemologi, dan aksiologi yang membentuk
worldview masing-masing. HAM Barat berakar daripada falsafah liberal-sekular dan
humanisme yang bersifat antroposentrik, meletakkan manusia sebagai sumber nilai moral dan
kebebasan individu sebagai hak mutlak. Sebaliknya, Islam berpaksikan paradigma teosentrik
berasaskan tauhid dan maqasid al-shari ‘ah, yang menafsirkan hak sebagai amanah Ilahi yang
terikat dengan tanggungjawab sosial dan moral. Kajian ini merupakan kajian konseptual
berasaskan falsafah normatif yang menggunakan pendekatan kualitatif melalui analisis
dokumen dan perbandingan falsafah, dengan meneliti deklarasi antarabangsa seperti
Universal Declaration of Human Rights (UDHR) serta teks-teks tradisi Islam klasik dan
kontemporari. Hasil analisis mendapati bahawa perdebatan utama tertumpu pada tiga isu
kritikal: (1) kebebasan beragama dan hak murtad, (2) kesetaraan gender dan feminisme, dan
(3) pelaksanaan hukum syariah yang sering dianggap bercanggah dengan piawaian HAM
antarabangsa. Walau bagaimanapun, kajian ini juga menemukan titik persamaan dalam nilai-
nilai sejagat seperti keadilan (‘adl), maruah manusia (karamah insaniyyah), dan hak untuk
hidup (hifz al-nafs). Dari segi teori, dapatan menunjukkan bahawa konflik antara HAM Islam
dan Barat berpunca daripada asas epistemologi yang berbeza antara rasionalisme sekular
melawan wahyu tauhidi. Kajian ini menegaskan bahawa magqgasid al-shari‘ah mampu
berperanan sebagai jambatan konseptual dalam membina dialog peradaban yang lebih
seimbang antara dunia Islam dan Barat, dengan menekankan bahawa hak mesti disertai
tanggungjawab serta berasaskan keadilan Ilahi, bukan semata-mata kebebasan individu.

Copyright © Academic Inspired Network 435 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935
NETWORK

Kata Kunci: Ideologi, Keadilan, Hak Asasi Manusia, Antroposentrik, Teosentrik

Abstract: This study analyzes the ideological, philosophical, and value-based intersections
between the concept of Human Rights (HR) from Islamic and Western perspectives. Although
both uphold the principles of justice and human dignity as the foundation of universal humanity,
significant differences emerge in their ontological, epistemological, and axiological
dimensions, which shape their respective worldviews. Western HR is rooted in secular-liberal
philosophy and humanism, which is anthropocentric, placing humans as the source of moral
value and individual freedom as an absolute right. In contrast, Islam is based on a theocentric
paradigm grounded in tawhid and maqasid al-shari ‘ah, interpreting rights as a divine trust
bound by social and moral responsibilities. This study is a conceptual investigation based on
normative philosophy, employing a qualitative approach through document analysis and
philosophical comparison, examining international declarations such as the Universal
Declaration of Human Rights (UDHR) as well as Islamic texts of both classical and
contemporary tradition. The analysis identifies three critical areas of debate: (1) freedom of
religion and the right to apostasy, (2) gender equality and feminism, and (3) the implementation
of Sharia law, which is often perceived as conflicting with international HR standards.
Nonetheless, the study also finds points of convergence in universal values such as justice
(‘adl), human dignity (karamah insaniyyah), and the right to life (hifz al-nafs). Theoretically,
the findings suggest that the conflict between Islamic and Western HR stems from differing
epistemological foundations, contrasting secular rationalism with revealed divine knowledge.
The study emphasizes that maqasid al-shari ‘ah can function as a conceptual bridge to foster a
more balanced civilizational dialogue between the Islamic world and the West, underscoring
that rights must be accompanied by responsibilities and grounded in divine justice, rather than
solely individual freedom.

Keywords: Ideology, Justice, Human Rights, Anthropocentric, Theocentric

Pendahuluan

Perbahasan tentang Hak Asasi Manusia (HAM) telah menjadi salah satu topik yang hangat
dalam wacana politik, undang-undang, dan falsafah kontemporari. Di Barat, konsep HAM yang
berawal daripada pengalaman sejarah tertentu yang terjadi, khususnya Era Pencerahan
(Enlightenment Age), revolusi politik, dan perkembangan falsafah liberalisme yang
berpandangan mengutamakan kebebasan individu, kesamarataan, dan rasionalisme sebagai
asas pembentukan norma sosial manusia. Sejak pengisytiharan Universal Declaration of
Human Rights (UDHR) 1948, paradigma HAM Barat telah menjadi sebagai rujukan global
dalam aspek manusiawi. Meskipun begitu ia tidak bebas daripada kritikan kerana
kecenderungan yang bersifat universalisme dan sering dituduh sebagai sebuah bentuk “neo-
imperialisme moral” iaitu suatu dominasi kuasa besar atau antarabangsa menggunakan nilai
atau norma untuk menekan atau mengawal masyarakat lain (Donnelly,1982; Sundaramoorthy,
2016; Danchin, 2009).

Sebaliknya, dunia Islam mempunyai tradisi teologis dan normatif atau boleh dikatakan standard
yang berbeza dalam memahami martabat manusia dan hak asasi. Sumber utama al-Quran dan
al-Sunnah telah membentuk asas kepada kerangka HAM Islam yang berpaksikan tauhid,
maqasid al-shari‘ah (Almahfali & Avery, 2023), dan konsep istikhlaf (vicegerency) iaitu
manusia sebagai khalifah Allah SWT di bumi (Asiah, 2018; Asnawi, 2012). Dalam kerangka
ini, kebebasan manusia diiktiraf tetapi ia tertakluk pada prinsip moral dan tanggungjawab

Copyright © Academic Inspired Network 436 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935
NETWORK

kepada Allah SWT. Dengan kata lain, Islam tidak melihat hak sebagai satu perkara mutlak,
tetapi sebagai amanah (frust) yang mesti diseimbangkan dengan kewajipan tertentu.

Tinjauan Literatur

Evolusi Konsep Hak Asasi Manusia di Barat

Hak asasi manusia dalam tradisi Barat adalah berakar daripada falsafah zaman Pencerahan dan
perkembangan liberalisme yang menekankan hak individu sebagai asas masyarakat. Pemikir
seperti John Locke menegaskan hak semula jadi (natural rights) atas dasar “life, liberty, and
property” (Mare et al., 2024) yang kemudiannya mempunyai pengaruh dan menjadi asas
kepada Declaration of Independence (1776) di Amerika Syarikat (Asadi, 2015; Kenneth, 1996).
Jean-Jacques Rousseau pula menekankan kontrak sosial sebagai asas kesepakatan masyarakat
(Bozilovi¢ & Nikolajevi¢, 2022), manakala Immanuel Kant menegaskan maruah manusia
(dignity) berasaskan akal moral (Dall'Agnol, 2017).

Perkembangan terhadap hak-hak tersebut pula diperkukuh selepas Perang Dunia II, yang
melahirkan Universal Declaration of Human Rights (1948). UDHR kemudian menjadi
dokumen normatif yang dijadikan piawaian global. Namun, ramai sarjana menyatakan bahawa
HAM Barat tersebut terlalu berakar pada liberalisme individualistik, menjadikannya universal
hanya dalam wacana, tetapi etnosentrik dalam praktik (Donnelly, 2021).

Kritik Terhadap Universalisme HAM Barat

Sejumlah sarjana dari dunia bukan Barat mengkritik universalisme HAM Barat. Mutua (2002)
misalnya, menghuraikan “the savages—victims—saviors” metaphor dalam karyanya Human
Rights: A Political and Cultural Critique, di mana Barat memposisikan dirinya sebagai
penyelamat dunia. Perspektif ini turut disokong oleh kajian terkini, yang menyorot bahawa
penyebaran HAM Barat melalui globalisasi sering dipengaruhi oleh agenda geopolitik dan
hegemoni (Darajati & Syafei, 2020; Almahfali & Avery, 2023). Gabungan hujah terdahulu dan
kajian terkini menunjukkan bahawa kritikan terhadap universalisme HAM bukan sekadar
bersifat teoretikal, tetapi juga berlaku dalam praktik dan konteks kuasa global.

Kajian Alfian & Teuku Muzaffarsyah (2023) menyorot bagaimana terminologi hak asasi
manusia sering menimbulkan pertembungan epistemologi antara perspektif Islam dan Barat.
Menurut pendekatan sekular-liberal Barat, hak dianggap bersifat mutlak dan berfokus kepada
individu, manakala dalam perspektif Islam, hak adalah amanah daripada Allah yang mesti
diseimbangkan dengan kewajipan individu terhadap Tuhan dan tanggungjawab sosial.

Perspektif Islam tentang HAM

Dalam Islam, martabat manusia diiktiraf melalui ayat seperti “wa laqad karramna bani Adam”
(QS al-Isra’ 17:70), yang menegaskan kemuliaan insan. Walau bagaimanapun, HAM dalam
Islam tidak dipisahkan daripada tanggungjawab kepada Allah dan masyarakat. HAM dalam
Islam, sebagaimana dibincangkan oleh Sasmita et al., (2024) menekankan peranan manusia
sebagai khalifah yang mesti menjalankan peranan mereka berlandaskan maqasid al-shari ah,
dengan memberikan perlindungan hak-hak asas manusia, termasuk agama, nyawa, akal, harta,
dan keturunan, serta menekankan tanggungjawab sosial dalam menegakkan kesejahteraan
manusia.

Hatta HAM dalam Islam juga turut merangkumi aspek ekonomi, di mana konsep pemilikan dan
harta dalam Islam menekankan bahawa segala harta adalah milik Allah dan manusia diberi

Copyright © Academic Inspired Network 437 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935
NETWORK

amanah untuk menggunakannya secara bertanggungjawab demi kesejahteraan ramai.
Perbezaan ini menonjolkan bagaimana HAM dalam Islam menekankan keseimbangan antara
hak dan kewajipan, serta tanggungjawab sosial, berbeza dengan pendekatan Barat yang lebih
menekankan kepentingan individu (Asriadi et al., 2023).

Keadilan sebagai Teras HAM Islam

Keadilan (‘adl) merupakan prinsip utama dalam Islam yang menjadi asas perlindungan hak
asasi manusia. Karimullah (2023) menegaskan bahawa keadilan dalam undang-undang Islam
bukan sekadar konsep normatif, tetapi mempunyai aplikasi praktikal yang luas dalam
menangani pelbagai isu kemanusiaan kontemporari, termasuk hak pelarian, perlindungan
minoriti, pengurangan ketidaksamaan ekonomi, dan penyelesaian konflik secara damai. Hal ini
menunjukkan bahawa prinsip Islam menyediakan rangka kerja etika dan sosial yang
membolehkan hak asasi manusia dihormati dan kesejahteraan masyarakat ditegakkan secara
menyeluruh.

Isu-isu Kontemporari berkaitan Gender, Kebebasan Beragama, dan Politik
Literatur menunjukkan bahawa titik konflik utama antara Islam dan Barat dalam wacana HAM
berkisar pada isu utama seperti kebebasan menukar agama sebagaimana disebut dalam artikel
18 UDHR, kesetaraan gender Artikel 2, perkahwinan silang agama Artikel 16(1). Barat
cenderung menekankan kebebasan individu tanpa sekatan yang sememangnya menurut
kerangka liberal, manakala Islam menekankan kebebasan dalam kerangka syariah.

Menurut Afdal & Waston (2015), UDHR yang dirangka adalah bersifat seperti dua mata pisau
yang telah membawa kepada penafsiran yang membolehkan diaplikasikan kepada pihak yang
berkepentingan untuk melepaskan diri daripada agama. Artikel-artikel dalam UDHR sering kali
menjadi rujukan secara global sehinggakan terdapat dakwaan dan pandangan mengatakan
agama bersifat menindas. Contohnya, perbahasan mengenai hak untuk murtad sering dijadikan
hujah oleh sarjana Barat untuk menuduh Islam tidak menghormati kebebasan untuk memilih
beragama atau tanpa beragama (Stahnke & Blitt (2005). Begitu juga menurut daripada pihak
Barat mendakwa bahawa Islam bersifat diskriminatif terhadap wanita, khususnya dalam isu hak
perkahwinan, perceraian, dan pewarisan (Custovié, 2025). Dakwaan ini berpunca daripada
perbandingan dengan piawaian Universal Declaration of Human Rights (UDHR) yang
menekankan kesamarataan gender mutlak dan berdasarkan Convention on the Elimination of
All Forms of Discrimination Against Women (CEDAW)).

Sebaliknya, sarjana Islam menegaskan bahawa konsep kebebasan dalam Islam berbeza
daripada kerangka Barat yang bersifat antroposentrik dan menjadikan manusia sebagai pusat
pertimbangan. Dalam Islam, kebebasan perlu diseimbangkan dengan kestabilan sosial dan
perlindungan akidah. Hak dan kebebasan asasi diiktiraf sebagai fitrah yang dimiliki setiap
manusia, namun ia tidak bersifat mutlak atau tanpa batas, sebaliknya terikat dengan prinsip
teosentrik, iaitu selaras dengan kehendak dan ketetapan Ilahi (Sasmita et al., 2024). Konsep hak
asasi manusia dalam Islam turut bersepadu dengan kewajipan untuk menghormati,
menegakkan, dan melindungi hak tersebut, sekali gus mewujudkan keseimbangan antara hak
dan tanggungjawab.

Dalam isu gender, feminisme liberal Barat mengangkat konsep kesamarataan mutlak yang
sering mengabaikan konteks budaya dan agama (Vohra, 2023). Sebaliknya, Islam menurut
Begum et al., (2024) menekankan prinsip kesaksamaan (equity) yang mengiktiraf peranan
berbeza antara lelaki dan wanita tanpa menafikan martabat kedua-duanya. Islam menetapkan

Copyright © Academic Inspired Network 438 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935
NETWORK

pelbagai tanggungjawab khusus bagi lelaki dan wanita, namun pada masa yang sama
menegaskan bahawa setiap individu adalah setara dari sudut nilai kemanusiaan, pilihan, dan
maruah. Prinsip keadilan dalam Islam melampaui konsep persamaan mutlak kerana ia
mengambil kira kecenderungan dan fitrah semula jadi manusia dalam pembahagian
tanggungjawab.

Literatur ini menunjukkan bahawa perbezaan ideologi antara hak asasi Barat dan perspektif
Islam bukan sekadar pertentangan teoretikal, tetapi turut memberi implikasi praktikal terhadap
bagaimana hak, kebebasan, dan tanggungjawab diuruskan dalam masyarakat kontemporari.

Perdebatan Ideologi Antara Liberal Humanism dan Teo-Sentrisme Islam

Secara ideologis, HAM Barat berakar daripada humanisme sekular dan falsafah liberal, yang
menolak sumber ketuhanan dalam menentukan moral (Alfaruqi, 2017). Sebaliknya, Islam
berakar pada tauhid dan menegaskan bahawa Allah adalah sumber mutlak segala hak.
Perbezaan asas ini membawa kepada dua paradigma iaitu pertama; Antroposentrik yang melihat
bahawa hak sebagai kepunyaan mutlak individu (Barat), Kedua; Teosentrik yang melihat hak
sebagai amanah daripada Tuhan, disertai tanggungjawab (Islam). Kajian Simanjuntak et al.,
(2025) menjelaskan bahawa kerangka hak asasi dalam Islam bersifat lebih holistik kerana ia
mengintegrasikan dimensi spiritual, moral, dan sosial dalam satu kerangka pembangunan insan
kerana bukan berfokus pada individualistik.

Pernyataan Masalah

Perbahasan hak asasi manusia (HAM) antara Islam dan Barat sering dicirikan oleh
pertembungan antara paradigma liberal-antroposentrik yang menekankan kebebasan individu
dan paradigma dalam Islam adalah berdasarkan teosentrik yang mengaitkan hak dengan
tanggungjawab moral serta hak tuhan yang perlu ditaati. Walaupun konflik ini banyak
dibincangkan dalam bentuk polemik normatif dan praktikal, perbezaan tersebut sebenarnya
berpunca daripada asas teori dan falsafah yang berbeza, khususnya dari sudut ontologi,
epistemologi dan aksiologi yang membentuk pemahaman tentang hak, kebebasan dan keadilan
dalam kedua-dua tradisi.

Namun, dari sudut akademik, kajian sedia ada masih kurang memberikan analisis konseptual
dan falsafah yang sistematik untuk menjelaskan bagaimana perbezaan asas teori ini
mempengaruhi legitimasi dan tafsiran konsep HAM, terutamanya dalam isu-isu kritikal seperti
kebebasan beragama, kesetaraan gender dan pelaksanaan hukum syariah. Ketiadaan kerangka
analisis falsafah yang jelas menyebabkan perbahasan HAM sering terhad kepada perbincangan
normatif atau ideologi, tanpa menangani punca teori yang mendasari konflik tersebut. Oleh itu,
kajian ini bertujuan mengisi jurang teori ini dengan menilai asas falsatah HAM dalam tradisi
Islam dan Barat serta meneliti peranan maqasid al-shar1 ah sebagai kerangka normatif alternatif
dalam wacana hak asasi manusia kontemporari.

Objektif
Berikut merupakan beberapa objektif yang ingin dicapai:
1. Menganalisis perbezaan ontologi, epistemologi, dan aksiologi yang mendasari konsep
HAM dalam tradisi Barat dan Islam.
2. Meneliti bagaimana perbezaan ideologi tersebut memunculkan konflik tafsiran antara
HAM dalam tradisi Barat dan Islam.

Copyright © Academic Inspired Network 439 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935

NETWORK

3. Menilai sejauh mana maqasid al-shari‘ah wujud titik temu konseptual dengan standard
HAM antarabangsa, khususnya dalam aspek kebebasan agama, kesetaraan gender, dan
pelaksanaan hukum syariah Islam.

Metodologi Kajian

Kajian ini merupakan kajian konseptual berasaskan falsafah normatif, yang menilai asas nilai
dan legitimasi moral konsep hak asasi manusia dalam tradisi Islam dan Barat. Analisis
dijalankan menggunakan pendekatan kualitatif melalui analisis kepustakaan kritis dan
perbandingan falsafah. Pendekatan ini dipilih kerana perbahasan hak asasi manusia melibatkan
isu normatif-ideologi dan pertembungan worldview, yang lebih sesuai dianalisis melalui teks,
wacana dan kerangka falsafah berbanding pendekatan empirikal.

Metodologi ini selaras dengan pandangan Bowen (2009) mengenai document analysis sebagai
instrumen sah dalam penyelidikan kualitatif, khususnya untuk kajian yang menilai dokumen
normatif, undang-undang, dan teks falsafah. Dengan itu, kajian ini menumpukan kepada
analisis dokumen utama seperti deklarasi antarabangsa, teks tradisi pemikiran Islam dan
kerangka maqasid al-shar1‘ah, serta kajian akademik terkini.

Data Analisis

Analisis data kajian ini menggunakan pendekatan analisis kandungan kualitatif deduktif.
Kaedah ini dipilih kerana ia amat sesuai dalam meneliti isu normatif dan ideologi. lanya
membolehkan analisis kategori yang telah dikenal pasti (berdasarkan teori dan kerangka
falsafah) digunakan untuk menyaring dan membandingkan data teks.

Proses analisis data dijalankan dalam tiga peringkat utama:

1. Pengekodan tematik awal, iaitu berdasarkan teks-teks rujukan (dokumen antarabangsa,
teks Islam, dan kajian akademik) dianalisis untuk mengenal pasti dan
mengklasifikasikan bahagian teks mengikut tema utama. Pengekodan ini berfokus pada
konsep teras seperti keadilan, kebebasan, kesamarataan, tanggungjawab, dan
universalisme. Langkah ini berfungsi sebagai proses pemecahan data sebelum analisis
perbandingan.

2. Analisis perbandingan falsafah dan ideologi; Data yang telah dikodkan dianalisis secara
untuk menyingkap pertembungan asas-asas falsafah antara Barat dan Islam yang
membentuk perbezaan ideologi:

i.  Ontologi: Analisis hakikat kewujudan dan sumber hak (Antroposentrik vs.
Teosentrik).
ii.  Epistemologi: Perbandingan sumber ilmu (Rasionalisme vs. Wahyu).
1ii.  Aksiologi: Penelitian sistem nilai (Etika Liberal vs. Magasid al-shari ah).

3. Sintesis terhadap konflik dan titik temu dengan merumuskan bagaimana perbezaan
falsafah ini termanifestasi dalam konflik tafsiran isu kontemporari seperti kebebasan
beragama, kesetaraan gender, dan undang-undang syariah. Peringkat ini diakhiri dengan
melihat magasid al-shari‘ah menemui titik temu konseptual dengan standard HAM
antarabangsa.

Melalui kaedah ini pengkaji berupaya menyingkap pertembungan worldview antara etnosentrik
Barat dengan teo-sentrisme Islam. Di samping itu, ia membolehkan penilaian terhadap
dokumen hak asasi manusia bukan hanya sebagai teks undang-undang semata-mata, tetapi juga
sebagai produk ideologi dan falsafah yang membentuk aplikasi dan tafsiran isu-isu kritikal
kontemporari.

Copyright © Academic Inspired Network 440 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935
NETWORK

Hasil dan Perbincangan

Hasil Utama
Daripada analisis dokumen dan literatur, terdapat tiga dapatan utama:

Perbezaan asas ideologi

Istilah “ideologi” pertama kali digunakan oleh ahli falsafah Perancis Antoine Destutt de Tracy
yang beliau maksudkan sebagai “sains tentang idea” (Girija, 2024). Ideologi secara
sederhananya boleh difahami sebagai satu sistem pemikiran yang mengatur cara manusia
berfikir dan bertindak, mendidik mereka untuk menerima pandangan tertentu, serta
menggerakkan usaha bersama mencapai matlamat kolektif (Rabie, 2013). Di Barat, cara
berfikir seperti ini sudah lama wujud, terutama sejak Era Pencerahan di Eropah. Ketika itu,
masyarakat mula berfikir secara radikal sebagai reaksi terhadap pengaruh besar gereja dan
pemerintah dalam hal agama, politik, dan sosial.

Menurut Destutt de Tracy manusia dapat memperbaiki kehidupan apabila menggunakan cara
pemikiran yang sistematik tanpa melihat sudut agama ataupun berkaitan spiritual sebagai
pemutus dalam menyusun masyarakat, dan ini termasuklah berkaitan hal-hal melibat sosial dan
politik (Girija, 2024).

Gaya pemikiran yang berlaku di eropah memberikan pengaruh terhadap keputusan kehidupan
dan ini juga berlanjutan dalam hal-hal berkait dengan peraturan kehidupan. Hak asasi manusia
Barat mempunyai akar berasal daripada falsafah liberal-sekular yang berteraskan
antroposentrik, iaitu memusatkan manusia sebagai agen autonomi dengan berpandangan hak
individu dianggap mutlak tanpa sekatan daripada unsur wahyu atau kehendak tuhan (Donnelly,
2006). Kerangka ini warisan tradisi daripada zaman Pencerahan Eropah yang menekankan
rasionalisme, iaitu menolak autoriti agama sebagai sumber kebenaran, sebaliknya menjadikan
rasionaliti, deliberasi, dan instrumental reason sebagai asas mekanisme legitimasi (Little, 2016;
Scherer, 2014). Atas dasar tersebut, lahirlah liberal-sekular yang menjadikan kebebasan
individu, neutral terhadap negara, agama, dan keadilan prosedural sebagai nilai utama yang
melandasi pembinaan wacana hak asasi manusia moden (Kateb, 2009).

Berbalik kepada HAM dalam Islam, menurut Sofi (2016) menyatakan bahawa dalam kerangka
atau asas dalam menyediakan HAM dalam Islam adalah bersifat lebih awal. Ia bermula seawal
agama Islam itu telah datang, bahkan itu adalah termasuk dalam perkara yang penting dalam
misi agama Islam itu sendiri. Situasi itu jelas didapati kerana suatu masa dahulu masyarakat
Arab berada dalam keadaan jahiliyyah yang penuh konflik melibatkan hak asasi manusia
diabaikan. Sehinggalah nabi Muhammad SAW diutuskan dan membangun kaedah sosial
manusia yang bersifat menyeluruh dan menghapuskan segala perlakuan masyarakat Arab yang
tidak bertamadun sebelumnya.

Kerangka hak asasi Islam berpaksikan tauhid sebagai berteraskan wahyu (al-Qur’an dan al-
Sunnah) yang ditafsirkan dalam kerangka maqasid. Maqasid al-shar1‘ah menjadi asas nilai yang
menuntut keseimbangan antara hak individu dan tanggungjawab sosial (Suhaimi et al., 2023;
Bahruddin, 2017). Pertembungan ini bukan sekadar perbezaan teknikal perundangan, tetapi
mencerminkan pertembungan worldview iaitu Barat bersifat antroposentrik dengan menjadikan
manusia sebagai sumber nilai, sedangkan Islam bersifat teosentrik dengan merujuk kepada
kehendak Allah sebagai pemberi hak dan penentu batasannya. Implikasi kritisnya ialah, dalam

Copyright © Academic Inspired Network 441 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935
NETWORK

kerangka Islam, kebebasan individu tetap diiktiraf, tetapi tertakluk kepada prinsip kehendak
tuhan dan kesejahteraan masyarakat.

Isu-isu konflik
Penafsiran hak asasi sering kali bergantung pada definisi yang dibentuk oleh sesuatu kelompok.
Setiap etnik, masyarakat, dan agama mempunyai pandangan tersendiri dalam mendefinisikan
maksud hak asasi tersebut (Almahfali & Avery, 2023; Said et al., 2023). Justeru, di sinilah
terletaknya titik tolak dalam memahami hak asasi. Barat semasa membuat UDHR 1948 adalah
yang mendominasi dalam pembetukannya maka tidak hairan ia mendapat kritikan disebabkan
tidak selaras dengan agama Islam, bahkan menurut Said et al., (2023) menyatakan bahawa
hampir semua agama tidak merasa puas dengan deklarasi tersebut yang dibuat walaupun tidak
dinyatakan terus terang.

Terdapat titik-titik pertembungan serius antara kerangka hak asasi manusia Barat dan Islam,
khususnya dalam isu kebebasan beragama, kesetaraan gender, dan pemakaian undang-undang
tertentu. Dalam konteks kebebasan beragama, UDHR melalui Artikel 18 menegaskan hak
individu untuk menukar agama tanpa sekatan. Hal ini dilihat sebagai prinsip asas freedom of
religion dalam wacana liberal-sekular (Gunn, 2020; Lindkvist, 2013). Menurut Donnelly
(2006), hak untuk memilih dan menganut agama adalah antara hak asasi manusia yang paling
asas. Oleh, menurut sisi pandangan Barat tindakan mana-mana pihak yang cuba memaksakan
tafsiran agama tertentu dengan menggunakan kekerasan bukan sahaja menjejaskan autonomi
individu, malah dianggap sebagai pelanggaran serius terhadap prinsip hak asasi antarabangsa.

Kajian van Schaik (2023) menegaskan bahawa walaupun hak untuk menukar agama diiktiraf
di peringkat antarabangsa, namun pelaksanaannya “encounters difficulties in state practices”
1aitu menghadapi kesukaran dan sering dikaburkan oleh “conceptual ambiguity regarding the
right to apostasy” terhadap negara-negara memandang konsep tersebut mengambil kira
kebenaran sama ada ia juga termasuk hak untuk murtad. Kerana ia boleh menjadi pandangan
yang bersifat inklusif maka ia berpendapat hak untuk murtad masih wujud secara tersirat dalam
istilah “memilih agama”. Dan bagi yang berpandangan eksklusif maka tanpa sebutan yang jelas,
hak ini mudah dinafikan oleh negara-negara yang menentangnya.

Dalam Islam, majoriti fuqaha Islam memandang murtad sebagai pelanggaran akidah yang
mempunyai implikasi besar kepada masyarakat, sehingga dikenakan hukuman tertentu yang
berat, kerana ia adalah melibatkan hukum agama. Berdasarkan hal ini wujud perbezaan jelas
antara Barat dan Islam. Bagi pandangan Barat, negara-negara yang mengkriminalkan murtad
pada asasnya gagal menunaikan kewajipan hak asasi antarabangsa menurut mereka. Sedangkan
kebebasan untuk murtad dan tuntutan hak kebebasan tersebut merupakan suatu posisi yang jelas
bertembung dengan pandangan Islam normatif dalam isu murtad.

Dalam isu kesetaraan gender, Barat menekankan kesamarataan mutlak antara lelaki dan wanita
dalam semua dimensi, termasuk pewarisan, perkahwinan, dan kepimpinan politik (Ramli et al.,
2018; Millati Agustina, 2021; Hanim, 2020). Sebaliknya, kerangka Islam menekankan prinsip
equity atau kesaksamaan yang mengambil kira peranan dan tanggungjawab berbeza antara
lelaki dan wanita (Lazuardi & Shamsu, 2024). Pertembungan ini terlihat dalam perdebatan
tentang poligami, pembahagian harta pusaka, dan syarat kepimpinan, yang oleh sebahagian
sarjana Barat ditafsirkan sebagai bentuk diskriminasi gender, sedangkan dalam tradisi Islam ia
difahami sebagai keadilan berperanan (complementarity).

Copyright © Academic Inspired Network 442 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935
NETWORK

Sementara itu, dalam isu pelaksanaan hukuman Islam, Barat sering mengutuk tindakan yang
berasaskan syariah atau hukuman berunsur agama. Kritikan tersebut lazimnya berpunca
daripada persepsi bahawa hukuman syariah tertentu seperti rejam kerana zina atau hukuman
mati bagi kes murtad dan penghinaan agama dianggap tidak selaras dengan piawaian hak asasi
manusia moden. Malah, dalam konteks dunia hari ini, sebahagian pihak menilai kerangka HAM
Barat sebagai lebih unggul berbanding alternatif lain, termasuk hukum Islam. Persepsi ini
sebahagiannya berpunca daripada warisan kolonialisme, di mana pengaruh penjajahan Barat
telah menanam nilai-nilai liberal dan sekular ke dalam sistem undang-undang serta pendidikan
di banyak negara Muslim (Azman et al,. 2021) Akibatnya, kemasyhuran wacana HAM Barat
semakin mengakar dan berjaya mengubah paradigma global terhadap keadilan dan hak asasi.

Secara keseluruhan, konflik-konflik ini memperlihatkan bahawa pertembungan antara Barat
dan Islam bukan sekadar perbezaan tafsiran teknikal, tetapi melibatkan asas epistemologi dan
worldview yang berbeza. Barat mengutamakan autonomi individu sebagai hak mutlak dalam
membawa perbincangan keadilan, manakala Islam menegaskan hak individu yang diimbangi
oleh tanggungjawab moral, sosial, dan ketuhanan dalam menggariskan keadilan manusia.

Asas Falsafah
Istilah “falsafah” adalah berasal daripada perkataan dua perkataan Yunani philos (cinta) dan
sophia (kebijaksanaan), yang membawa maksud cinta kepada kebijaksanaan dan ilmu
pengetahuan. Dalam perbahaan falsafah merangkumi tiga asas utama, iaitu ontologi (hakikat
kewujudan), epistemologi (hakikat pengetahuan), dan aksiologi (hakikat nilai) (Samuji, 2022).

Menurut Mahfud dan Patsun (2019), falsafah ialah pengetahuan tentang kebijaksanaan dan
prinsip-prinsip dalam usaha mencari kebenaran. Berfalsafah bererti berfikir secara rasional dan
logis, dengan mendalam serta bebas, iaitu tidak semata-mata terikat oleh tradisi atau dogma
agama, demi mencapai kebenaran. Herlina et al., (2022) pula menjelaskan bahawa falsafah
dilihat sebagai suatu proses yang membolehkan manusia mengembangkan serta
mengaktualisasikan potensi dirinya, sekali gus memupuk sifat ingin tahu dan dorongan untuk
memahami realiti.

Namun begitu, falsatah Barat memperlihatkan perbezaan yang ketara, khususnya dari segi
jangkauan sumber ilmu yang dijadikan asas dalam menentukan sesuatu perkara. Perbezaan ini
dapat dijelaskan melalui ciri-ciri yang mempunyai karakteristik utama sebagaimana dihuraikan
berikut.

Espistemologi

Dalam falsafah Barat, sumber utama pengetahuan ialah akal dan bukti empirik. Ciri
dominannya ialah sikap skeptis, penggunaan kaedah rasional-empirik, serta pendekatan
dikotomis (iaitu membahagikan sesuatu secara berlawanan dan menganggap hanya satu yang
sah untuk diambil) serta pendekatan positivistik-objektif. Kebenaran sering dianggap bersifat
relatif, iaitu boleh berubah mengikut penemuan baharu atau perspektif yang berbeza (Amril et
al., 2022). Perkembangan falsafah Barat ini berkait rapat dengan pengalaman sejarah yang
dilalui masyarakatnya, lalu membentuk gaya pemikiran yang mengandalkan akal dan
pancaindera sebagai asas dalam pencarian kebenaran.

Sebaliknya, falsafah Islam mengintegrasikan akal dengan wahyu Ilahi, berasaskan al-Quran dan
Hadis. Ia menekankan penyelarasan antara akal dan wahyu, dengan perspektif teosentrik serta
berorientasikan nilai. Kebenaran menurut falsafah Islam dianggap bersifat mutlak kerana

Copyright © Academic Inspired Network 443 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935

NETWORK

berlandaskan autoriti Ilahi, meskipun terdapat aspek tertentu yang boleh difahami dalam
kerangka relatif (Amril et al., 2022).

Perbezaan dan pendekatan falsafah antara barat dan Islam juga telah menatijahkan hal yang
berbeza. la dapat dijelaskan melalui Asas falsafah hak asasi manusia dalam Islam dan Barat
berbeza secara ketara dari segi ontologi, epistemologi, dan aksiologi.

Ontologi

Dalam falsafah Barat lazimnya berpegang pada pandangan yang bersifat sekular dan materialis,
dengan memberi tumpuan kepada alam fizikal yang dapat diperhatikan serta diuji secara
empirik. Kerana mereka melihat setiap kewujudan sebagai bebas daripada Tuhan dan
cenderung memisahkan hal-hal berkaitan rohani daripada dunia fizikal (Atmaja & Mustopa,
2020). Pandangan ini turut mempengaruhi asas falsafah hak asasi manusia dalam tradisi Barat,
yang dibina atas rasionalisme sekular dan pandangan dunia individualistik, dengan meletakkan
autoriti tertinggi pada autonomi manusia serta rasionaliti universal.

Sebaliknya, Islam adalah berteraskan konsep tauhid, iaitu keesaan Allah sebagai Pencipta dan
Penguasa mutlak yang mentadbir seluruh alam. Perspektif ini menegaskan kedaulatan Ilahi
serta keterhubungan dalam semua aspek kewujudan (Khojir, 2011). Dalam ajaran Islam, Allah
SWT dianggap sebagai pusat rujukan dalam memahami struktur dan makna alam semesta.
Perspektif ini menegaskan kedaulatan Ilahi dalam keterhubungan antara semua aspek
kewujudan. Lantas bagi Islam HAM bukan dibina melalui hasil konsensus manusia, tetapi
merujuk ketetapan yang ditetapkan dan dikehendaki oleh Allah SWT sebagai pencipta.

Perbezaan keduanya, dibentuk oleh konteks budaya, teologi, dan sejarah yang berbeza
menghasilkan tafsiran serta pelaksanaan hak asasi manusia yang saling bertentangan. Pada
sudut Barat mereka cenderung memahami dan menekankan kebebasan dan kesamarataan
mutlak, manakala Islam memahami dan menekankan keadilan, keseimbangan, serta
keharmonian masyarakat.

Aksiologi
Falsafah Barat lazimnya mengambil pendekatan neutral terhadap nilai, kerana tidak
bersandarkan kepada agama atau prinsip moral mutlak. Nilai yang diutamakan ialah kuasa,
pragmatisme (apa yang berkesan secara praktikal), dan pemerintahan sekular. Oleh itu, menurut
(Gokee, 2024) dalam hubungan antarabangsa, Barat lebih menekankan kepentingan negara dan
kedaulatan politik, kadang kala mengatasi isu keadilan sejagat.

Sebaliknya, falsafah Islam berasaskan wahyu Ilahi dan menekankan nilai moral serta keadilan.
Konsep seperti ihsan (kesempurnaan dalam berbuat baik), rahmah (kasih sayang), dan amanah
(tanggungjawab) menjadi teras pandangan nilai dalam Islam. Nilai ini diperkukuh melalui
kerangka magasid al-shari ‘ah, yang menetapkan tujuan utama syariah iaitu memelihara agama,
nyawa, akal, keturunan, harta, dan maruah. Dari kerangka ini, hak manusia difahami bukan
sebagai kebebasan mutlak, tetapi sebagai amanah daripada Allah yang mesti disertai
tanggungjawab moral (Ni’mah et al., 2024; Puandina & Assagaf, 2023).

Perbandingan Konsep Hak Asasi Manusia

Jadual 1. Perbandingan HAM Barat dan HAM Islam
\ Aspek \ Barat (Antroposentrik) \ Islam (Teo-sentrik)

Copyright © Academic Inspired Network 444 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

DOI: 10.55573/JISED.107935

ACADEMIC
INSPIRED

NETWORK

Epistemologi Ras10nghsme, sekularisme, Wahyu, tauhid, maqasid al-shari‘ah.
humanisme.
Ontologi Antroposentrik iaitu manusia | Teo-sentrik  iaitu hak sebagai
& sebagai pusat hak. amanah daripada Allah.
. . Kebebasan  adalah  mutlak, | Keadilan (‘adl), keseimbangan hak
Aksiologi .
kesamarataan mutlak. dan tanggungjawab.
Kebebasan mutlak termasuk hak Kebebasan terlkat'syarlah;‘larangan
Hak Beragama murtad  sebagai  perlindungan
murtad. !
keimanan.
Kesamarataan mutlak antara | Kesaksamaan berasaskan peranan
Hak Gender . . _ .
lelaki dan wanita. dan magqasid.
Ru{e of law berasaskan kontrak Syariah sebagai hukum Ilahi; figh
Hukum / Undang- | sosial dan kedaulatan rakyat; : . D
sebagai tafsiran; syura dan ijtihad
undang undang-undang sekular, buatan . :
mAnuSia. sebagai mekanisme pelaksanaan.

Titik Persamaan

Walaupun terdapat pertembungan ideologi dan falsafah ketara antara kerangka hak asasi
manusia Barat dan Islam, kedua-dua sistem tetap berkongsi sejumlah nilai sejagat yang menjadi
asas kepada peradaban manusia. Nilai-nilai tersebut menunjukkan keperluan moral dan sosial
yang memperlihatkan kemungkinan wujudnya titik temu antara dua tradisi yang berbeza dari
segi sumber, epistemologi dan tujuan moral. Antara nilai bersama yang dapat dikenal pasti 1alah
keadilan (‘adl/justice), maruah manusia (human dignity), serta hak asasi kepada kehidupan
(right to life).

Keadilan (‘Adl / Justice)

Konsep keadilan merupakan titik asas yang menghubungkan dua tradisi besar Islam dan Barat
teras walaupun asas falsafahnya berbeza. Dalam pandangan Islam, keadilan (‘ad/) bukan
sekadar prinsip perundangan atau etika sosial, tetapi menuntut keseimbangan antara hak dan
tanggungjawab. Al-Qur’an berulang kali menegaskan keadilan sebagai perintah Ilahi, seperti
firman Allah, “Sesungguhnya Allah menyuruh kamu berlaku adil dan berbuat ihsan” (al-Nahl
16:90). Prinsip ini menggariskan bahawa keadilan ialah asas maqasid al-shari‘ah, di mana
setiap hukum bertujuan memelihara kesejahteraan manusia dalam dimensi agama, nyawa, akal,
keturunan dan harta (Suhaimi et al., 2023).

Dalam tradisi Barat pula, keadilan (justice) muncul sebagai konsep moral dan politik yang
berakar daripada rasionalisme dan kontrak sosial. Dari Plato hingga John Locke dan Jean-
Jacques Rousseau, keadilan dilihat sebagai asas kesepakatan sosial yang menjamin hak
individu. Pemikiran moden menekankan keadilan sebagai instrumen kebebasan dan
kesamarataan, di mana setiap individu mempunyai hak yang sama dalam sistem sosial dan
undang-undang (Donnelly, 2006: Syafriadi & Suparta, 2019: Ritonga & Ichsan 2025). Prinsip
ini diterjemahkan ke dalam dokumen antarabangsa seperti Universal Declaration of Human
Rights (UDHR, 1948), yang menuntut pengiktirafan terhadap nilai keadilan sejagat tanpa
diskriminasi agama, bangsa, atau jantina (United Nations, n.d.).

Walau bagaimanapun, perbezaan ketara antara kedua-dua sistem ialah pada sumber autoriti
moralnya. Keadilan dalam Islam berpunca daripada kehendak Tuhan yang mutlak, manakala
keadilan Barat berpaksikan akal manusia dan pengalaman sejarah yang berlaku. Islam menilai
keadilan berdasarkan prinsip teosentrik, adil kerana mematuhi kehendak tuhan. Sedangkan

445 @@ This work is licensed under
CCBY 4.0

Copyright © Academic Inspired Network
- All rights reserved


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935

NETWORK

Barat menilai keadilan secara antroposentrik, iaitu adil kerana ia melindungi kebebasan dan
otonomi manusia (Sundaramoorthy, 2016). Meskipun begitu, kedua-duanya tetap bertemu pada
kesimpulan bahawa keadilan merupakan asas yang tidak boleh dikompromi bagi menegakkan
keamanan dan kemanusiaan sejagat.

Titik persamaan ini tidak bermaksud relativisme nilai, tetapi ruang untuk memperbetulkan
persepsi bahawa Islam bersifat menindas atau menolak hak asasi. Sebaliknya, Islam
menawarkan asas moral yang lebih utuh untuk menyatukan hak dengan tanggungjawab dan
kebebasan dengan kepatuhan kepada Tuhan.

Maruah Manusia (Human Dignity)

Satu lagi nilai sejagat yang dikongsi oleh kedua-dua tradisi ialah pengiktirafan terhadap maruah
manusia. Dalam Islam, kemuliaan manusia berpunca daripada fitrah penciptaannya sebagai
makhluk yang diberi akal, ruh, dan tanggungjawab moral oleh Allah SWT. Firman Allah, “Dan
sesungguhnya Kami telah memuliakan anak-anak Adam” (al-Isra’ 17:70) menegaskan bahawa
setiap manusia memiliki nilai intrinsik yang tidak bergantung pada status sosial atau bangsa.
Oleh itu, penghormatan terhadap maruah manusia adalah prinsip etika yang membentuk dasar
hubungan sosial Islam (Sasmita et al., 2024).

Dalam konteks Barat, konsep Auman dignity juga menjadi asas utama wacana hak asasi
manusia. Ia berpunca daripada tradisi humanisme sekular yang menekankan nilai rasional,
kebebasan dan kesedaran moral manusia. Humanisme mengangkat manusia sebagai pusat nilai
moral manusia dihormati kerana keupayaannya berfikir dan memilih secara bebas. Idea ini
diterjemahkan dalam doktrin inherent dignity dalam UDHR, di mana setiap manusia diakui
memiliki maruah yang tidak boleh dicabut oleh mana-mana kuasa politik atau agama (United
Nations, n.d.).

Namun, sumber legitimasi terhadap maruah manusia membezakan kedua-dua sistem. Dalam
Islam, maruah ialah anugerah Ilahi dan amanah yang mesti dijaga melalui syariah dan
tanggungjawab sosial. Barat pula, maruah manusia ialah hak mutlak yang dimiliki individu
secara autonomi menentukan tanpa memerlukan asas penentuan daripada tuhan. Ini
menunjukkan perbezaan antara dignity as divine trust (Islam) dan dignity as individual
autonomy (Barat). Walaupun begitu, kedua-duanya tetap mengangkat prinsip bahawa maruah
manusia tidak boleh dikompromi dalam sebarang sistem undang-undang atau sosial (Donnelly,
1982).

Hak Asasi kepada Kehidupan (Right to Life)

Kehidupan merupakan hak paling asas yang diiktiraf dalam kedua-dua sistem pemikiran.
Dalam Islam, hak hidup termasuk dalam objektif tertinggi maqasid al-shari‘ah di bawah prinsip
hifz al-nafs (pemeliharaan nyawa). Prinsip ini menegaskan bahawa setiap individu berhak hidup
dengan aman, bebas daripada kekejaman dan kezaliman. Pembunuhan tanpa sebab yang sah
dianggap dosa besar, sebagaimana firman Allah, “Barang siapa membunuh seorang manusia
bukan kerana orang itu membunuh orang lain, maka seolah-olah dia telah membunuh seluruh
manusia” (al-Ma’idah 5:32). Prinsip ini menunjukkan bahawa Islam meletakkan nyawa
manusia pada darjat yang sangat tinggi, bukan semata-mata kerana sifat biologi, tetapi kerana
ia amanah Tuhan (Suhaimi et al., 2023).

Dalam falsafah Barat, hak hidup juga merupakan hak semula jadi (natural right) yang tidak
boleh dilucutkan oleh mana-mana kuasa. John Locke dalam Second Treatise of Government

Copyright © Academic Inspired Network 446 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
elSSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935
NETWORK

menegaskan bahawa setiap manusia dilahirkan dengan hak “life, liberty and property” (Asadi,
2015). Idea ini kemudian diangkat dalam Article 3 UDHR 1948, yang menegaskan bahawa
setiap individu mempunyai hak kepada kehidupan, kebebasan dan keselamatan diri (United
Nations, n.d.). Prinsip ini membentuk asas kepada undang-undang antarabangsa moden tentang
hak asasi manusia, termasuk larangan terhadap hukuman kejam, penindasan dan pembunuhan
tanpa bicara.

Walaupun terdapat persamaan dalam pengiktirafan terhadap nilai kehidupan, perbezaan tetap
wujud dalam batasan moral dan hukum. Islam melihat kehidupan sebagai milik Tuhan, maka
hak hidup datang bersama tanggungjawab moral terhadap Pencipta. Seseorang tidak boleh
mengorbankan hidupnya sendiri atau orang lain kecuali dalam keadaan syarie seperti
mempertahankan agama dan keadilan. Sebaliknya, dalam sistem sekular Barat, hak hidup lebih
berpusat pada kebebasan individu untuk menentukan nasib sendiri termasuk dalam isu seperti
euthanasia (Perbuatan mematikan seseorang yang menghidap sakit teruk) atau peperangan.
Maka di sinilah terletak garis pemisah antara /life as divine trust dan life as personal entitlement.

Namun demikian, kedua-dua sistem tetap menolak kekerasan dan kezaliman sebagai
pelanggaran terhadap kemanusiaan sejagat. Nilai ini menjadi asas kepada kerjasama
antarabangsa dalam memperjuangkan keamanan global dan perlindungan terhadap golongan
lemah. Maka, dapat disimpulkan bahawa meskipun sumbernya berbeza; wahyu dalam Islam
dan rasionalisme moral dalam Barat, kedua-dua sistem bertemu pada kesepakatan bahawa
kehidupan adalah hak asasi yang tidak boleh diganggu gugat oleh mana-mana pihak.

Titik Perbezaan

Meskipun Islam dan Barat berkongsi beberapa nilai seperti keadilan dan maruah manusia,
kedua-dua sistem berbeza secara fundamental dalam asas falsafah, sumber nilai dan orientasi
moral. Perbezaan ini bukan sekadar pada dimensi praktikal atau undang-undang, tetapi
berpunca daripada asas ontologi, epistemologi dan aksiologi yang membentuk cara kedua-
duanya memahami hak, kebebasan, dan nilai kemanusiaan. Justeru, titik-titik perbezaan ini
memperlihatkan bahawa Islam dan Barat tidak sekadar berbeza dari segi tafsiran terhadap hak
asasi manusia, tetapi juga dalam falsafah kewujudan dan sumber kebenaran.

Sumber Nilai dan Autoriti Moral

Perbezaan paling mendasar antara Islam dan Barat ialah pada sumber nilai dan asas autoriti
moral manusia. Dalam sistem Barat, nilai moral dan hukum bersumber daripada manusia
sendiri melalui rasionaliti, pengalaman sejarah dan konsensus sosial. Hal tersebut sejajar
dengan tradisi liberal-sekular yang menolak autoriti agama dalam menentukan kebenaran moral
(Scherer, 2014). Nilai dianggap boleh berubah mengikut konteks zaman, budaya, atau kehendak
majoriti. Oleh itu, kebenaran dalam tradisi Barat bersifat relatif dan berkembang bersama
perubahan masyarakat.

Sebaliknya, Islam menegaskan bahawa sumber nilai dan moral ialah wahyu daripada tuhan.
Kebenaran tidak bergantung kepada konsensus manusia, tetapi kepada kehendak Allah SWT
yang bersifat mutlak, dan bertepatan dengan kebenaran. Nilai-nilai dalam Islam adalah tetap
dan kekal kerana berpunca daripada wahyu, walaupun aplikasinya boleh berubah mengikut
konteks melalui ijtihad dan maqgasid al-shari‘ah (Khojir, 2011). Wahyu menjadi neraca yang
menilai benar dan salah, bukan manusia. Prinsip ini menjadikan moral Islam bersifat
menghubungkan dunia dengan akhirat, dan individu dengan tanggungjawab sosial serta
hubungan dengan tuhan.

Copyright © Academic Inspired Network 447 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
elSSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935
NETWORK

Implikasinya, sistem Barat melahirkan nilai-nilai yang bersifat pragmatis dan kontekstual,
sedangkan Islam membina nilai berdasarkan kesetiaan terhadap hukum tuhan. Maka, apabila
Barat menilai hak asasi manusia berdasarkan kehendak individu, Islam menilainya berdasarkan
keseimbangan antara hak dan tanggungjawab di sinilah titik pertembungan dalam pembentukan
moral tertentu. Perbezaan sumber nilai ini menjadi punca utama pertembungan antara konsep
antroposentrik Barat dan teosentrik Islam (Donnelly, 2006).

Sifat Kebenaran dan Epistemologi
Perbezaan kedua terletak pada pandangan terhadap kebenaran dan cara memperoleh ilmu
(epistemologi). Dalam falsafah Barat, ilmu diperoleh melalui rasionalisme dan empirisisme
dengan akal dan pengalaman menjadi ukuran utama kebenaran. Tradisi ini menolak unsur
wahyu kerana menganggap tidak boleh dibuktikan secara saintifik (Amril et al., 2022).
Kebenaran dilihat sebagai hasil penyelidikan manusia yang sentiasa terbuka kepada perubahan,
oleh itu, relativisme menjadi ciri utama epistemologi Barat.

Sebaliknya, epistemologi Islam meletakkan wahyu sebagai sumber tertinggi ilmu, diikuti akal
yang berfungsi dalam batas panduan Ilahi. Akal digunakan untuk memahami, menafsir dan
melaksanakan wahyu, bukan untuk menggantikan autoritinya. Ini menjadikan pengetahuan
dalam Islam bersifat integratif antara akal, wahyu. Kebenaran bukan hasil eksperimen manusia,
tetapi refleksi terhadap realiti pemberian panduan yang mutlak (Ni‘mah et al., 2024).

Perbezaan ini menimbulkan implikasi yang dalam jurangnya dalam penafsiran hak asasi
manusia. Barat melihat hak sebagai hasil evolusi sejarah dan perubahan sosial, manakala Islam
melihat hak sebagai ketetapan Tuhan yang bersifat kekal tidak berubah mengikut kehendak
manusia. Justeru, Islam tidak menafsir hak asasi secara terpisah daripada nilai moral dan
tanggungjawab agama. Ini bermakna hak manusia bukan ciptaan manusia, tetapi amanah yang
mesti dijaga dalam kerangka syariah.

Dalam konteks perdebatan falsafah moden, perbezaan epistemologi ini memperlihatkan
pertembungan antara paradigma rasional-empirik dan wahyu-tauhidi. Barat menganggap
pengetahuan mesti dibuktikan secara material dan terhad kepada dunia empirikal, sedangkan
Islam menilai kebenaran secara menyeluruh meliputi dimensi zahir dan batin, dunia dan akhirat
(Atmaja & Mustopa, 2020). Oleh itu, Islam menolak idea bahawa kebenaran boleh berubah
mengikut masa atau kehendak manusia, sebaliknya, kebenaran mesti berpaksikan sumber
daripada tuhan yang tidak berubah.

Dimensi Spiritual dan Tujuan Kehidupan

Perbezaan ketiga ialah pada orientasi terhadap dimensi spiritual dan tujuan hidup manusia.
Dalam falsafah Barat, kehidupan dilihat secara sekular terhad kepada dunia material dan
pengalaman sosial. Pandangan ini berkembang selepas Era Pencerahan apabila agama
dipisahkan daripada urusan politik, etika dan undang-undang. Manusia dilihat sebagai makhluk
yang menentukan sendiri makna hidupnya, tanpa perlu berpaut kepada wahyu atau sumber
daripada tuhan (Scherer, 2014). Pandangan ini akhirnya melahirkan falsafah humanisme
sekular, di mana kebebasan individu dianggap nilai tertinggi sehingga mengabaikan
keseimbangan moral dan spiritual.

Sebaliknya, Islam memandang kehidupan manusia sebagai amanah daripada Allah SWT.
Setiap tindakan dan hak mesti ditimbang dan diukur berdasarkan tujuan penciptaan. Dalam al-

Copyright © Academic Inspired Network 448 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935
NETWORK

Quran, Allah berfirman “Tidaklah Aku ciptakan jin dan manusia melainkan untuk beribadah
kepada-Ku” (al-Dhariyat 51:56). Nilai-nilai dalam Islam sentiasa berkait dengan orientasi
akhirat, bukan hanya dunia. Oleh itu, kebebasan manusia dalam Islam bersifat bermatlamat
iaitu bebas untuk berbuat baik pada hal bertepatan kepada kebenaran atau maqasid syariah,
bukan bebas tanpa batas seperti barat. Kehidupan manusia diukur berdasarkan tanggungjawab
moral kepada Pencipta dan masyarakat (Khojir, 2011). Pandangan ini membawa kepada
keseimbangan antara aspek zahir dan batin. Islam menolak pemisahan antara dunia dan agama,
sebaliknya, ia menyatukan kedua-duanya dalam satu sistem nilai. Dalam konteks hak asasi
manusia, hal ini bermakna bahawa kebebasan atau hak individu tidak boleh digunakan untuk
melanggar hukum tuhan atau merosakkan struktur sosial. Oleh itu, Islam memandang bahawa
setiap hak mesti disertai dengan amanah, adab, dan maslahah.

Secara keseluruhan, perbezaan antara Islam dan Barat dalam wacana hak asasi manusia
berpunca daripada asas falsafah dan teologi yang berbeza. Islam menegakkan nilai berasaskan
tauhid, wahyu dan maqasid, sedangkan Barat membangunkan nilai berdasarkan rasionalisme
dan pengalaman sejarah. Berdasarkan perbezaan tersebut, Islam menafsirkan hak sebagai
amanah yang disertai tanggungjawab moral, manakala Barat menafsirkan hak sebagai
kebebasan individu tanpa batas moral yang tetap.

Kesimpulan

Kajian ini menegaskan bahawa perdebatan hak asasi manusia (HAM) antara Islam dan Barat
bukan sekadar persoalan asas ideologi, perundangan, tetapi merupakan pertarungan falsafah
yang menjadi jurang mendalam. HAM Barat berpaksikan liberalisme, humanisme, dan
sekularisme, dengan menjadikan kebebasan mutlak individu. Sebaliknya, HAM Islam
berpaksikan akar pada tauhid, maqasid syariah, dan konsep istikhlaf, yang meletakkan hak
sebagai amanah Tuhan dengan keseimbangan antara kebebasan dan tanggungjawab.

Dapatan menunjukkan terdapat titik-titik konflik yang amat signifikan, khususnya dalam isu
kebebasan beragama, kesetaraan gender, dan pelaksanaan undang-undang. Namun, terdapat
juga persamaan, seperti pengiktirafan terhadap maruah terhadap manusia, hak hidup, dan
keadilan sosial. Pertemuan ini membuka ruang kepada dialog peradaban yang lebih konstruktif,
walaupun masih ada cabaran epistemologi dan geopolitik.

Secara ideologis, kajian ini menyorot bahawa HAM Barat tidak benar-benar bersifat universal
kerana berakar daripada sejarah, falsafah, dan pengalaman Eropah yang bersifat partikular,
menyebabkan wujud pertentangan apabila diaplikasikan terhadap sesetengah masyarakat dan
tradisi agama lain. Sebaliknya, Islam menawarkan pendekatan yang lebih holistik berasaskan
tauhid dan maqasid al-shari‘ah, yang bukan sahaja sesuai untuk umat Islam, tetapi juga
berpotensi menjadi asas normatif bagi seluruh manusia kerana ia berpaksikan keadilan, maruah,
dan keseimbangan hak serta tanggungjawab. Dengan sifatnya yang teosentrik, Islam tidak
menafikan hak asasi bukan Muslim, bahkan menjamin keadilan dan keselamatan mereka dalam
kerangka karamah insaniyyah (kemuliaan manusia sejagat) sebagaimana ditegaskan dalam al-
Qur’an dan Piagam Madinah.

Copyright © Academic Inspired Network 449 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935
NETWORK

Rujukan

Afdal, A., & Waston, W. (2015). Kritik Terhadap Epistemologi Universal Declaration of
Human Rights: Perspektif Islam. Profetika: Jurnal Studi Islam, 16(2), 117-126.

Alfaruqi, D. (2017). Korelasi Hak Asasi Manusia dan Hukum Islam. SALAM: Jurnal Sosial
dan Budaya Syar-i, 4(1), 57-76.

Almahfali, M., & Avery, H. (2023). Human Rights from an Islamic Perspective: A Critical
Review of Arabic Peer-Reviewed Articles. Social Sciences, 12(2), 106.
https://doi.org/10.3390/socsci12020106

Amril, A., Siraj, F. M., & Putri, E. W. (2022). Between Western Philosophy and Islamic
Philosophy. Ibda’: Jurnal Kajian Islam Dan Budaya, 20(2), 219-231.
https://doi.org/10.24090/ibda.v20i2.6362

Asadi, T. (2015). En route to the US Constitution: Founding Fathers and Lockean philosophy.
Historia constitucional: Revista Electronica de Historia Constitucional, (16), 407-418.

Asnawi, H. S. (2012). Hak Asasi Manusia Islam dan Barat: Studi Kritik Hukum Pidana Islam
dan Hukuman Mati. Supremasi Hukum: Jurnal Kajian Ilmu Hukum, 1(1).

Asriadi, A., Nasution, M. Y., & Sugianto, S. (2023). The Characteristics Of Property And
Ownership In The Islamic Economy. Academy of Education Journal, 14(2), 237-244.
Atmaja, L., & Mustopa, R. R. B. C. (2020). Metaphysics in the epistemology: A critical analysis
of Islamic and Western philosophical tradition. Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary

Journal of Islamic Studies, 16(1), 22-39.

Azman, A. 1. B., Zan, N. B. M., Manokaran, E., & Ismail, Z. S. B. (2021). Penerimaan dan
Penolakan Masyarakat Bukan Islam di Malaysia terhadap Hukum Jenayah Islam:
Perbincangan dari Sudut Budaya Malaysia. Current Legal, (3).

B.M. van Schaik (2023) The right to apostasy recognised? Reaffirming the right to religious
freedom, Politics, Religion & Ideology, 24:2, 267-287,
DOI:10.1080/21567689.2023.2216138

Begum, M. S. L., Ismail, 1., Yaakob, Z. A., Razick, A. S., & Abdullah, M. M. A. (2024). Gender
Equity in Muslim Family Law: Modern and Contemporary ‘Ulama’s View. Al-Ahkam,
34(2), 221-256.

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative research
journal, 9(2), 27-40.

Bozilovié, J., & Nikolajevi¢, A. (2022). The Social Theory of Jean-Jacques Rousseau. Kultura
polisa,19(1), 121-142. https://doi.org/10.51738/Kpolisa2022.19.1r.7bn

Custovié, A. (2025). Equal Before God but Not Equal Before His Law? Sharia Law and
Women’s Right to Interpretation in the Light of the Human Rights Debate. Religions,
16(3), 362. https://doi.org/10.3390/rel16030362

Dall'Agnol, D. (2017). Respect in Kant’s Tugendlehre and its place in contemporary ethics.
ethic(@-An international Journal for Moral Philosophy, 16(3), 437-458.

Danchin, P. G. (2009). Who is the “Human” in Human Rights? The Claims of Culture and
Religion. Maryland Journal of International Law, 24(1), 99.
https://works.bepress.com/peter _danchin/18/download/

Darajati, M. R., & Syafei, M. (2020). Politik hukum pembentukan dua kovenan HAM
internasional tentang hak sipil politik dan hak ekonomi sosial budaya. Syiah Kuala Law
Journal, 4(2), 106-122.

Donnelly, J. (1982). Human rights and human dignity: An analytic critique of non-Western
conceptions of human rights. American Political Science Review, 76(2), 303-316.

Donnelly, Jack (2006) "The Relative Universality of Human Rights (Revised),"Human Rights
& HumanWelfare: Vol. 6: Iss. 1, Article 48.

Copyright © Academic Inspired Network 450 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1
https://doi.org/10.3390/socsci12020106
https://doi.org/10.24090/ibda.v20i2.6362
https://doi.org/10.51738/Kpolisa2022.19.1r.7bn
https://doi.org/10.3390/rel16030362
https://works.bepress.com/peter_danchin/18/download/

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935
NETWORK

Girija, R. (2024). Concept of ideology: views of major political thinkers. ShodhKosh Journal
of Visual and Performing Arts, 5(3). https://doi.org/10.29121/shodhkosh.v5.13.2024.3932

Gunn, T. J. (2020). Do Human Rights Have a Secular, Individualistic & Anti-Islamic Bias?.
Daedalus, 149(3), 148-169.

Hanim, H. (2020). Peranan wanita dalam Islam dan feminisme barat. At-Tarbawi: Jurnal
Pendidikan, Sosial Dan Kebudayaan, 12(2), 140-150.

Herlina, H., Suraidah, S., Puspita, Y., & Efendi, D. (2022). Filsafat [lmu dan Ilmu Pendidikan.
Syntax Idea, 4(7), 1122—1130. https://doi.org/10.46799/syntax-idea.v417.1883

Ismail, I., & Hassan, A. M. H. (2021). Pemikiran Sisters in Islam dan hak asasi manusia.
Akademika, 91(1), 151-164.

Karimullah, S. S. (2023). The Relevance of the Concept of Justice in Islamic Law to
Contemporary Humanitarian Issues. Al-Ahkam: Jurnal [lmu Syari’ah Dan Hukum, 8(1),
77-91. https://doi.org/10.22515/alahkam.v8i1.7654

Kateb, G. (2009). Locke and the Political Origins of Secularism. Social Research, 76(4), 1001—
1034. http://www jstor.org/stable/40972199

Kenneth D. Stern, John Locke and the Declaration of Independence, 15 Clev.-Marshall L. Rev.
186 (1966).

Khojir, K. (2011). Membangun Paradigma Ilmu Pendidikan Islam: Kajian Ontologi,
Epistemologi dan Aksiologi. Dinamika Ilmu, 11(1). https://doi.org/10.21093/DIL.V1111.51

Lindkvist, L. (2013). The politics of article 18: religious liberty in the Universal Declaration of
Human Rights. Humanity: An International Journal of Human Rights, Humanitarianism,
and Development, 4(3), 429-447.

Little, D. (2016). Human Rights, Religious Freedom, and Peace. BYU Law Review, 2016(4),
1215-
1236.https://digitalcommons.law.byu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=3059&context=law
review

Mahfud, P. (2019). Mengenal filsafat antara metode praktik dan pemikiran socrates, plato dan
aristoteles. 5(1), 119-140. https://doi.org/10.37348/CENDEKIA.V5I1.68

Mare, M. S., Ndona, M. C., & Meo, M. L. (2024). Menilik Problematika Human Trafficking di
Provinsi NTT dalam Perspektif HAM Menurut John Locke. ARMADA: Jurnal Penelitian
Multidisiplin, 2(5), 334-339.

Millati Agustina, A. (2021). Gender Construction in the Perspective of Living Figh in
Indonesia. Justicia Islamica, 18(2), 189-210. https://doi.org/10.21154/justicia.v18i2.2488

Ni’mah, S. J., Murjazin, M., Nurhuda, A., Lathif, N. M., & Al Fajri, M. (2024). Ontology,
Epistemology, and Axiology of Islamic Educational Philosophy: An Introduction. Matan,
6(1), 32. https://doi.org/10.20884/1.matan.2024.6.1.11367

Rabie, M. (2013). Ideology and History (pp. 127-153). Palgrave Macmillan, New York.
https://doi.org/10.1057/9781137365330_8

Ritonga, D. A., & Ichsan, M. (2025). Hak Asasi Manusia (HAM) dalam Perspektif Islam dan
Barat. Politika Progresif: Jurnal Hukum, Politik dan Humaniora, 2(2), 193-204.

Said, H. M. M., Fachrudin, A. P., & Anwar, C. F. (2023). Konsep Hak Asasi Manusia dalam
Perspektif Islam dan Barat. Iqtishad Sharia: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah & Keuangan
Islam, 1(1), 51-61.

Said, H. M. M., Fachrudin, A. P., & Anwar, C. F. (2023). Konsep Hak Asasi Manusia dalam
Perspektif Islam dan Barat. Iqtishad Sharia: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah & Keuangan
Islam, 1(1), 51-61.

Samuji, S. (2022). Understanding, Basics and Characteristics of Philosophy. Jurnal Paradigma,
14(1), 1-11.

Copyright © Academic Inspired Network 451 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1
https://doi.org/10.29121/shodhkosh.v5.i3.2024.3932
https://doi.org/10.46799/syntax-idea.v4i7.1883
https://doi.org/10.22515/alahkam.v8i1.7654
http://www.jstor.org/stable/40972199
https://doi.org/10.21093/DI.V11I1.51
https://doi.org/10.37348/CENDEKIA.V5I1.68
https://doi.org/10.21154/justicia.v18i2.2488
https://doi.org/10.20884/1.matan.2024.6.1.11367
https://doi.org/10.1057/9781137365330_8

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452
Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED)
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.academicinspired.com/jised

NS DOI: 10.55573/JISED.107935
NETWORK

Sasmita, E., Righayatsyah, E., & Muhyi, A. A. (2024). Islam and Human Rights in the
Perspective of the Qur'an: A Thematic Interpretive Study: Islam dan Hak Asasi Manusia
Dalam Perspektif Al-Qur’an: Kajian Tafsir Tematik. Bulletin of Islamic Research, 2(2),
267-288.

Sasmita, E., Righayatsyah, E., & Muhyi, A. A. (2024). Islam and Human Rights in the
Perspective of the Qur’an: A Thematic Interpretive Study. 2(2), 267-288.
https://doi.org/10.69526/bir.v2i2.35

Scherer, M. (2014). Secularism. In The Encyclopedia of Political Thought, M.T. Gibbons (Ed.).
https://doi.org/10.1002/9781118474396.wbept0922

Simanjuntak, T. G., Harahap, L. R., Arida, C., Yusfani, M., & Kurniawan, C. S. (2025).
Fundamental Human Rights in the Islamic Perspective. International Journal of Law,
Social Science, and Humanities, 2(2), 197-204.

Sofi, S. A. (2016). A Comparative Study of Human Rights in Islam and Universal Declaration
of Human Rights. Journal of Islamic Thought and Civilization, 6(1), 37-46.

Stahnke, T., & Blitt, R. C. (2005). United States Commission On International Religious
Freedom.

Suhaimi, S., Rezi, M., & Hakim, M. R. (2023). Al-maqgashid al-syari’ah. Sahaja, 2(1), 153—-170.
https://doi.org/10.61159/sahaja.v2il.13

Sundaramoorthy, L. (2016). Is the idea of human rights a universal concept. Merici, 2, 23-29.

Syafriadi, S., Syafrinaldi, S., & Suparta, E. (2019). Hak Asasi Manusia dan Demokrasi Dalam
Konsep Negara Hukum. 4sian Journal of Environment, History and Heritage, 3(1), 133-
142.

United Nations. (n.d.). Universal Declaration of Human Rights | United Nations.
https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights

van Schaik, B. M. (2023). The right to apostasy recognised? Reaffirming the right to religious
freedom. Politics, Religion & Ideology, 24(2), 267-287.
https://doi.org/10.1080/21567689.2023.2216138

Vohra, A. (2023). Feminism in the Middle East: An analysis into Western, Islamic, and Secular
Feminism. Crossings An Undergraduate Arts Journal, 3(2).
https://doi.org/10.29173/crossings117

Copyright © Academic Inspired Network 452 @@ This work is licensed under
- All rights reserved CCBY 4.0


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1
https://doi.org/10.69526/bir.v2i2.35
https://doi.org/10.1002/9781118474396.wbept0922
https://doi.org/10.61159/sahaja.v2i1.13
https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights
https://doi.org/10.1080/21567689.2023.2216138
https://doi.org/10.29173/crossings117

