
Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

435 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

HAK ASASI MANUSIA ANTARA PERSPEKTIF ISLAM DAN 

BARAT: ANALISIS IDEOLOGI, KEADILAN DAN FALSAFAH 

  
HUMAN RIGHTS FROM ISLAMIC AND WESTERN PERSPECTIVES: AN 

ANALYSIS OF IDEOLOGY, JUSTICE, AND PHILOSOPHY 
 

Mohamad Hasmimie Mohd Yusof1* 

Safiah Binti Abd Razak2 

Mohd Zulfakar bin Hj Mat Jusoh3 

 
1  Fakulti Dakwah, Pendidikan dan Peradaban Islam, Universiti Islam Pahang Sultan Ahmad Shah, 25150 Kuantan, 

Pahang, Malaysia (E-mail: hasmimie@unipsas.edu.my) 
2  Fakulti Dakwah, Pendidikan dan Peradaban Islam, Universiti Islam Pahang Sultan Ahmad Shah, 25150 Kuantan, 

Pahang, Malaysia (E-mail: safiah@unipsas.edu.my) 
3  Fakulti Dakwah, Pendidikan dan Peradaban Islam, Universiti Islam Pahang Sultan Ahmad Shah, 25150 Kuantan, 

Pahang, Malaysia (E-mail: zulfakar@unipsas.edu.my) 

*Corresponding author: hasmimie@unipsas.edu.my 

 

Article history     To cite this document:  

Received date :  12-11-2025  Mohd Yusof, M. H., Abd Razak, S., & Mat Jusoh, M. 

Z. (2025). Hak asasi manusia antara perspektif Islam 

dan Barat: Analisis ideologi, keadilan dan falsafah. 

Journal of Islamic, Social, Economics and 

Development (JISED), 10 (79), 435 – 452. 

Revised date :  13-11-2025  

Accepted date :  22-12-2025  

Published date :  29-12-2025  

___________________________________________________________________________ 

Abstrak: Kajian ini menganalisis pertembungan ideologi, falsafah, dan nilai antara konsep 

Hak Asasi Manusia (HAM) menurut perspektif Islam dan Barat. Walaupun kedua-duanya 

mengangkat prinsip keadilan dan maruah manusia sebagai asas kemanusiaan sejagat, 

perbezaan ketara muncul pada aspek ontologi, epistemologi, dan aksiologi yang membentuk 

worldview masing-masing. HAM Barat berakar daripada falsafah liberal-sekular dan 

humanisme yang bersifat antroposentrik, meletakkan manusia sebagai sumber nilai moral dan 

kebebasan individu sebagai hak mutlak. Sebaliknya, Islam berpaksikan paradigma teosentrik 

berasaskan tauhid dan maqāṣid al-sharīʿah, yang menafsirkan hak sebagai amanah Ilahi yang 

terikat dengan tanggungjawab sosial dan moral. Kajian ini merupakan kajian konseptual 

berasaskan falsafah normatif yang menggunakan pendekatan kualitatif melalui analisis 

dokumen dan perbandingan falsafah, dengan meneliti deklarasi antarabangsa seperti 

Universal Declaration of Human Rights (UDHR) serta teks-teks tradisi Islam klasik dan 

kontemporari. Hasil analisis mendapati bahawa perdebatan utama tertumpu pada tiga isu 

kritikal: (1) kebebasan beragama dan hak murtad, (2) kesetaraan gender dan feminisme, dan 

(3) pelaksanaan hukum syariah yang sering dianggap bercanggah dengan piawaian HAM 

antarabangsa. Walau bagaimanapun, kajian ini juga menemukan titik persamaan dalam nilai-

nilai sejagat seperti keadilan (‘adl), maruah manusia (karāmah insāniyyah), dan hak untuk 

hidup (ḥifẓ al-nafs). Dari segi teori, dapatan menunjukkan bahawa konflik antara HAM Islam 

dan Barat berpunca daripada asas epistemologi yang berbeza antara rasionalisme sekular 

melawan wahyu tauhidi. Kajian ini menegaskan bahawa maqāṣid al-sharīʿah mampu 

berperanan sebagai jambatan konseptual dalam membina dialog peradaban yang lebih 

seimbang antara dunia Islam dan Barat, dengan menekankan bahawa hak mesti disertai 

tanggungjawab serta berasaskan keadilan Ilahi, bukan semata-mata kebebasan individu. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

436 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kata Kunci: Ideologi, Keadilan, Hak Asasi Manusia, Antroposentrik, Teosentrik   

 

Abstract: This study analyzes the ideological, philosophical, and value-based intersections 

between the concept of Human Rights (HR) from Islamic and Western perspectives. Although 

both uphold the principles of justice and human dignity as the foundation of universal humanity, 

significant differences emerge in their ontological, epistemological, and axiological 

dimensions, which shape their respective worldviews. Western HR is rooted in secular-liberal 

philosophy and humanism, which is anthropocentric, placing humans as the source of moral 

value and individual freedom as an absolute right. In contrast, Islam is based on a theocentric 

paradigm grounded in tawḥīd and maqāṣid al-sharīʿah, interpreting rights as a divine trust 

bound by social and moral responsibilities. This study is a conceptual investigation based on 

normative philosophy, employing a qualitative approach through document analysis and 

philosophical comparison, examining international declarations such as the Universal 

Declaration of Human Rights (UDHR) as well as Islamic texts of both classical and 

contemporary tradition. The analysis identifies three critical areas of debate: (1) freedom of 

religion and the right to apostasy, (2) gender equality and feminism, and (3) the implementation 

of Sharia law, which is often perceived as conflicting with international HR standards. 

Nonetheless, the study also finds points of convergence in universal values such as justice 

(‘adl), human dignity (karāmah insāniyyah), and the right to life (ḥifẓ al-nafs). Theoretically, 

the findings suggest that the conflict between Islamic and Western HR stems from differing 

epistemological foundations, contrasting secular rationalism with revealed divine knowledge. 

The study emphasizes that maqāṣid al-sharīʿah can function as a conceptual bridge to foster a 

more balanced civilizational dialogue between the Islamic world and the West, underscoring 

that rights must be accompanied by responsibilities and grounded in divine justice, rather than 

solely individual freedom. 

 

Keywords: Ideology, Justice, Human Rights, Anthropocentric, Theocentric 

___________________________________________________________________________ 

 

Pendahuluan 

Perbahasan tentang Hak Asasi Manusia (HAM) telah menjadi salah satu topik yang hangat 

dalam wacana politik, undang-undang, dan falsafah kontemporari. Di Barat, konsep HAM yang 

berawal daripada pengalaman sejarah tertentu yang terjadi, khususnya Era Pencerahan 

(Enlightenment Age), revolusi politik, dan perkembangan falsafah liberalisme yang 

berpandangan mengutamakan kebebasan individu, kesamarataan, dan rasionalisme sebagai 

asas pembentukan norma sosial manusia. Sejak pengisytiharan Universal Declaration of 

Human Rights (UDHR) 1948, paradigma HAM Barat telah menjadi sebagai rujukan global 

dalam aspek manusiawi. Meskipun begitu ia tidak bebas daripada kritikan kerana 

kecenderungan yang bersifat universalisme dan sering dituduh sebagai sebuah bentuk “neo-

imperialisme moral” iaitu suatu dominasi kuasa besar  atau antarabangsa menggunakan nilai 

atau norma untuk menekan atau mengawal masyarakat lain (Donnelly,1982; Sundaramoorthy, 

2016; Danchin, 2009).  

 

Sebaliknya, dunia Islam mempunyai tradisi teologis dan normatif atau boleh dikatakan standard 

yang berbeza dalam memahami martabat manusia dan hak asasi. Sumber utama al-Quran dan 

al-Sunnah telah membentuk asas kepada kerangka HAM Islam yang berpaksikan tauhid, 

maqāṣid al-sharīʿah (Almahfali & Avery, 2023), dan konsep istikhlaf (vicegerency) iaitu 

manusia sebagai khalifah Allah SWT di bumi (Asiah, 2018; Asnawi, 2012). Dalam kerangka 

ini, kebebasan manusia diiktiraf tetapi ia tertakluk pada prinsip moral dan tanggungjawab 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

437 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

kepada Allah SWT. Dengan kata lain, Islam tidak melihat hak sebagai satu perkara mutlak, 

tetapi sebagai amanah (trust) yang mesti diseimbangkan dengan kewajipan tertentu. 

 

Tinjauan Literatur  

 

Evolusi Konsep Hak Asasi Manusia di Barat 

Hak asasi manusia dalam tradisi Barat adalah berakar daripada falsafah zaman Pencerahan dan 

perkembangan liberalisme yang menekankan hak individu sebagai asas masyarakat. Pemikir 

seperti John Locke menegaskan hak semula jadi (natural rights) atas dasar “life, liberty, and 

property” (Mare et al., 2024) yang kemudiannya mempunyai pengaruh dan menjadi asas 

kepada Declaration of Independence (1776) di Amerika Syarikat (Asadi, 2015; Kenneth, 1996). 

Jean-Jacques Rousseau pula menekankan kontrak sosial sebagai asas kesepakatan masyarakat 

(Božilović & Nikolajević, 2022), manakala Immanuel Kant menegaskan maruah manusia 

(dignity) berasaskan akal moral (Dall'Agnol, 2017). 

 

Perkembangan terhadap hak-hak tersebut pula diperkukuh selepas Perang Dunia II, yang 

melahirkan Universal Declaration of Human Rights (1948). UDHR kemudian menjadi 

dokumen normatif yang dijadikan piawaian global. Namun, ramai sarjana menyatakan bahawa 

HAM Barat tersebut terlalu berakar pada liberalisme individualistik, menjadikannya universal 

hanya dalam wacana, tetapi etnosentrik dalam praktik (Donnelly, 2021). 

 

Kritik Terhadap Universalisme HAM Barat 

Sejumlah sarjana dari dunia bukan Barat mengkritik universalisme HAM Barat. Mutua (2002) 

misalnya, menghuraikan “the savages–victims–saviors” metaphor dalam karyanya Human 

Rights: A Political and Cultural Critique, di mana Barat memposisikan dirinya sebagai 

penyelamat dunia. Perspektif ini turut disokong oleh kajian terkini, yang menyorot bahawa 

penyebaran HAM Barat melalui globalisasi sering dipengaruhi oleh agenda geopolitik dan 

hegemoni (Darajati & Syafei, 2020; Almahfali & Avery, 2023). Gabungan hujah terdahulu dan 

kajian terkini menunjukkan bahawa kritikan terhadap universalisme HAM bukan sekadar 

bersifat teoretikal, tetapi juga berlaku dalam praktik dan konteks kuasa global. 

 

Kajian Alfian & Teuku Muzaffarsyah (2023) menyorot bagaimana terminologi hak asasi 

manusia sering menimbulkan pertembungan epistemologi antara perspektif Islam dan Barat. 

Menurut pendekatan sekular-liberal Barat, hak dianggap bersifat mutlak dan berfokus kepada 

individu, manakala dalam perspektif Islam, hak adalah amanah daripada Allah yang mesti 

diseimbangkan dengan kewajipan individu terhadap Tuhan dan tanggungjawab sosial. 

 

Perspektif Islam tentang HAM 

Dalam Islam, martabat manusia diiktiraf melalui ayat seperti “wa laqad karramna bani Adam” 

(QS al-Isra’ 17:70), yang menegaskan kemuliaan insan. Walau bagaimanapun, HAM dalam 

Islam tidak dipisahkan daripada tanggungjawab kepada Allah dan masyarakat. HAM dalam 

Islam, sebagaimana dibincangkan oleh Sasmita et al., (2024) menekankan peranan manusia 

sebagai khalifah yang mesti menjalankan peranan mereka berlandaskan maqāṣid al-sharīʿah, 

dengan memberikan perlindungan hak-hak asas manusia, termasuk agama, nyawa, akal, harta, 

dan keturunan, serta menekankan tanggungjawab sosial dalam menegakkan kesejahteraan 

manusia.  

 

Hatta HAM dalam Islam juga turut merangkumi aspek ekonomi, di mana konsep pemilikan dan 

harta dalam Islam menekankan bahawa segala harta adalah milik Allah dan manusia diberi 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

438 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

amanah untuk menggunakannya secara bertanggungjawab demi kesejahteraan ramai. 

Perbezaan ini menonjolkan bagaimana HAM dalam Islam menekankan keseimbangan antara 

hak dan kewajipan, serta tanggungjawab sosial, berbeza dengan pendekatan Barat yang lebih 

menekankan kepentingan individu (Asriadi et al., 2023). 

 

Keadilan sebagai Teras HAM Islam 

Keadilan (‘adl) merupakan prinsip utama dalam Islam yang menjadi asas perlindungan hak 

asasi manusia. Karimullah (2023) menegaskan bahawa keadilan dalam undang-undang Islam 

bukan sekadar konsep normatif, tetapi mempunyai aplikasi praktikal yang luas dalam 

menangani pelbagai isu kemanusiaan kontemporari, termasuk hak pelarian, perlindungan 

minoriti, pengurangan ketidaksamaan ekonomi, dan penyelesaian konflik secara damai. Hal ini 

menunjukkan bahawa prinsip Islam menyediakan rangka kerja etika dan sosial yang 

membolehkan hak asasi manusia dihormati dan kesejahteraan masyarakat ditegakkan secara 

menyeluruh. 

 

Isu-isu Kontemporari berkaitan Gender, Kebebasan Beragama, dan Politik 

Literatur menunjukkan bahawa titik konflik utama antara Islam dan Barat dalam wacana HAM 

berkisar pada isu utama seperti kebebasan menukar agama sebagaimana disebut dalam artikel 

18 UDHR, kesetaraan gender Artikel 2, perkahwinan silang agama Artikel 16(1). Barat 

cenderung menekankan kebebasan individu tanpa sekatan yang sememangnya menurut 

kerangka liberal, manakala Islam menekankan kebebasan dalam kerangka syariah.  

 

Menurut Afdal & Waston (2015), UDHR yang dirangka adalah bersifat seperti dua mata pisau 

yang telah membawa kepada penafsiran yang membolehkan diaplikasikan kepada pihak yang 

berkepentingan untuk melepaskan diri daripada agama. Artikel-artikel dalam UDHR sering kali 

menjadi rujukan secara global sehinggakan terdapat dakwaan dan pandangan mengatakan 

agama bersifat menindas. Contohnya, perbahasan mengenai hak untuk murtad sering dijadikan 

hujah oleh sarjana Barat untuk menuduh Islam tidak menghormati kebebasan untuk memilih 

beragama atau tanpa beragama (Stahnke & Blitt (2005). Begitu juga menurut  daripada pihak 

Barat mendakwa bahawa Islam bersifat diskriminatif terhadap wanita, khususnya dalam isu hak 

perkahwinan, perceraian, dan pewarisan (Čustović, 2025). Dakwaan ini berpunca daripada 

perbandingan dengan piawaian Universal Declaration of Human Rights (UDHR) yang 

menekankan kesamarataan gender mutlak dan berdasarkan Convention on the Elimination of 

All Forms of Discrimination Against Women (CEDAW). 

 

Sebaliknya, sarjana Islam menegaskan bahawa konsep kebebasan dalam Islam berbeza 

daripada kerangka Barat yang bersifat antroposentrik dan menjadikan manusia sebagai pusat 

pertimbangan. Dalam Islam, kebebasan perlu diseimbangkan dengan kestabilan sosial dan 

perlindungan akidah. Hak dan kebebasan asasi diiktiraf sebagai fitrah yang dimiliki setiap 

manusia, namun ia tidak bersifat mutlak atau tanpa batas, sebaliknya terikat dengan prinsip 

teosentrik, iaitu selaras dengan kehendak dan ketetapan Ilahi (Sasmita et al., 2024). Konsep hak 

asasi manusia dalam Islam turut bersepadu dengan kewajipan untuk menghormati, 

menegakkan, dan melindungi hak tersebut, sekali gus mewujudkan keseimbangan antara hak 

dan tanggungjawab. 

 

Dalam isu gender, feminisme liberal Barat mengangkat konsep kesamarataan mutlak yang 

sering mengabaikan konteks budaya dan agama (Vohra, 2023). Sebaliknya, Islam menurut 

Begum et al., (2024) menekankan prinsip kesaksamaan (equity) yang mengiktiraf peranan 

berbeza antara lelaki dan wanita tanpa menafikan martabat kedua-duanya. Islam menetapkan 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

439 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

pelbagai tanggungjawab khusus bagi lelaki dan wanita, namun pada masa yang sama 

menegaskan bahawa setiap individu adalah setara dari sudut nilai kemanusiaan, pilihan, dan 

maruah. Prinsip keadilan dalam Islam melampaui konsep persamaan mutlak kerana ia 

mengambil kira kecenderungan dan fitrah semula jadi manusia dalam pembahagian 

tanggungjawab. 

 

Literatur ini menunjukkan bahawa perbezaan ideologi antara hak asasi Barat dan perspektif 

Islam bukan sekadar pertentangan teoretikal, tetapi turut memberi implikasi praktikal terhadap 

bagaimana hak, kebebasan, dan tanggungjawab diuruskan dalam masyarakat kontemporari. 

 

Perdebatan Ideologi Antara Liberal Humanism dan Teo-Sentrisme Islam 

Secara ideologis, HAM Barat berakar daripada humanisme sekular dan falsafah liberal, yang 

menolak sumber ketuhanan dalam menentukan moral (Alfaruqi, 2017). Sebaliknya, Islam 

berakar pada tauhid dan menegaskan bahawa Allah adalah sumber mutlak segala hak. 

Perbezaan asas ini membawa kepada dua paradigma iaitu pertama; Antroposentrik yang melihat 

bahawa hak sebagai kepunyaan mutlak individu (Barat), Kedua; Teosentrik yang melihat hak 

sebagai amanah daripada Tuhan, disertai tanggungjawab (Islam). Kajian Simanjuntak et al., 

(2025) menjelaskan bahawa kerangka hak asasi dalam Islam bersifat lebih holistik kerana ia 

mengintegrasikan dimensi spiritual, moral, dan sosial dalam satu kerangka pembangunan insan 

kerana bukan berfokus pada individualistik. 

 

Pernyataan Masalah 

Perbahasan hak asasi manusia (HAM) antara Islam dan Barat sering dicirikan oleh 

pertembungan antara paradigma liberal-antroposentrik yang menekankan kebebasan individu 

dan paradigma dalam Islam adalah berdasarkan teosentrik yang mengaitkan hak dengan 

tanggungjawab moral serta hak tuhan yang perlu ditaati. Walaupun konflik ini banyak 

dibincangkan dalam bentuk polemik normatif dan praktikal, perbezaan tersebut sebenarnya 

berpunca daripada asas teori dan falsafah yang berbeza, khususnya dari sudut ontologi, 

epistemologi dan aksiologi yang membentuk pemahaman tentang hak, kebebasan dan keadilan 

dalam kedua-dua tradisi. 

 

Namun, dari sudut akademik, kajian sedia ada masih kurang memberikan analisis konseptual 

dan falsafah yang sistematik untuk menjelaskan bagaimana perbezaan asas teori ini 

mempengaruhi legitimasi dan tafsiran konsep HAM, terutamanya dalam isu-isu kritikal seperti 

kebebasan beragama, kesetaraan gender dan pelaksanaan hukum syariah. Ketiadaan kerangka 

analisis falsafah yang jelas menyebabkan perbahasan HAM sering terhad kepada perbincangan 

normatif atau ideologi, tanpa menangani punca teori yang mendasari konflik tersebut. Oleh itu, 

kajian ini bertujuan mengisi jurang teori ini dengan menilai asas falsafah HAM dalam tradisi 

Islam dan Barat serta meneliti peranan maqāṣid al-sharīʿah sebagai kerangka normatif alternatif 

dalam wacana hak asasi manusia kontemporari. 

 

Objektif 

Berikut merupakan beberapa objektif yang ingin dicapai: 

1. Menganalisis perbezaan ontologi, epistemologi, dan aksiologi yang mendasari konsep 

HAM dalam tradisi Barat dan Islam. 

2. Meneliti bagaimana perbezaan ideologi tersebut memunculkan konflik tafsiran antara 

HAM dalam tradisi Barat dan Islam.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

440 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3. Menilai sejauh mana maqāṣid al-sharīʿah wujud titik temu konseptual dengan standard 

HAM antarabangsa, khususnya dalam aspek kebebasan agama, kesetaraan gender, dan 

pelaksanaan hukum syariah Islam. 

 

Metodologi Kajian 

Kajian ini merupakan kajian konseptual berasaskan falsafah normatif, yang menilai asas nilai 

dan legitimasi moral konsep hak asasi manusia dalam tradisi Islam dan Barat. Analisis 

dijalankan menggunakan pendekatan kualitatif melalui analisis kepustakaan kritis dan 

perbandingan falsafah. Pendekatan ini dipilih kerana perbahasan hak asasi manusia melibatkan 

isu normatif-ideologi dan pertembungan worldview, yang lebih sesuai dianalisis melalui teks, 

wacana dan kerangka falsafah berbanding pendekatan empirikal.  

 

Metodologi ini selaras dengan pandangan Bowen (2009) mengenai document analysis sebagai 

instrumen sah dalam penyelidikan kualitatif, khususnya untuk kajian yang menilai dokumen 

normatif, undang-undang, dan teks falsafah. Dengan itu, kajian ini menumpukan kepada 

analisis dokumen utama seperti deklarasi antarabangsa, teks tradisi pemikiran Islam dan 

kerangka maqāṣid al-sharīʿah, serta kajian akademik terkini. 

 

Data Analisis 

Analisis data kajian ini menggunakan pendekatan analisis kandungan kualitatif deduktif. 

Kaedah ini dipilih kerana ia amat sesuai dalam meneliti isu normatif dan ideologi. Ianya 

membolehkan analisis kategori yang telah dikenal pasti (berdasarkan teori dan kerangka 

falsafah) digunakan untuk menyaring dan membandingkan data teks. 

 

Proses analisis data dijalankan dalam tiga peringkat utama: 

1. Pengekodan tematik awal, iaitu berdasarkan teks-teks rujukan (dokumen antarabangsa, 

teks Islam, dan kajian akademik) dianalisis untuk mengenal pasti dan 

mengklasifikasikan bahagian teks mengikut tema utama. Pengekodan ini berfokus pada 

konsep teras seperti keadilan, kebebasan, kesamarataan, tanggungjawab, dan 

universalisme. Langkah ini berfungsi sebagai proses pemecahan data sebelum analisis 

perbandingan. 

2. Analisis perbandingan falsafah dan ideologi; Data yang telah dikodkan dianalisis secara 

untuk menyingkap pertembungan asas-asas falsafah antara Barat dan Islam yang 

membentuk perbezaan ideologi: 

i. Ontologi: Analisis hakikat kewujudan dan sumber hak (Antroposentrik vs. 

Teosentrik). 

ii. Epistemologi: Perbandingan sumber ilmu (Rasionalisme vs. Wahyu). 

iii. Aksiologi: Penelitian sistem nilai (Etika Liberal vs. Maqāṣid al-sharīʿah). 

3. Sintesis terhadap konflik dan titik temu dengan merumuskan bagaimana perbezaan 

falsafah ini termanifestasi dalam konflik tafsiran isu kontemporari seperti kebebasan 

beragama, kesetaraan gender, dan undang-undang syariah. Peringkat ini diakhiri dengan 

melihat maqāṣid al-sharīʿah menemui titik temu konseptual dengan standard HAM 

antarabangsa. 

 

Melalui kaedah ini pengkaji berupaya menyingkap pertembungan worldview antara etnosentrik 

Barat dengan teo-sentrisme Islam. Di samping itu, ia membolehkan penilaian terhadap 

dokumen hak asasi manusia bukan hanya sebagai teks undang-undang semata-mata, tetapi juga 

sebagai produk ideologi dan falsafah yang membentuk aplikasi dan tafsiran isu-isu kritikal 

kontemporari. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

441 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hasil dan Perbincangan 

 

Hasil Utama 

Daripada analisis dokumen dan literatur, terdapat tiga dapatan utama: 

 

Perbezaan asas ideologi 

Istilah “ideologi” pertama kali digunakan oleh ahli falsafah Perancis Antoine Destutt de Tracy 

yang beliau maksudkan sebagai “sains tentang idea” (Girija, 2024). Ideologi  secara 

sederhananya boleh difahami sebagai satu sistem pemikiran yang mengatur cara manusia 

berfikir dan bertindak, mendidik mereka untuk menerima pandangan tertentu, serta 

menggerakkan usaha bersama mencapai matlamat kolektif (Rabie, 2013). Di Barat, cara 

berfikir seperti ini sudah lama wujud, terutama sejak Era Pencerahan di Eropah. Ketika itu, 

masyarakat mula berfikir secara radikal sebagai reaksi terhadap pengaruh besar gereja dan 

pemerintah dalam hal agama, politik, dan sosial.  

 

Menurut Destutt de Tracy manusia dapat memperbaiki kehidupan apabila menggunakan cara 

pemikiran yang sistematik tanpa melihat sudut agama ataupun berkaitan spiritual sebagai 

pemutus dalam menyusun masyarakat, dan ini termasuklah berkaitan hal-hal melibat sosial dan 

politik (Girija, 2024).  

 

Gaya pemikiran yang berlaku di eropah memberikan pengaruh terhadap keputusan kehidupan 

dan ini juga berlanjutan dalam hal-hal berkait dengan peraturan kehidupan. Hak asasi manusia 

Barat mempunyai akar berasal daripada falsafah liberal-sekular yang berteraskan 

antroposentrik, iaitu memusatkan manusia sebagai agen autonomi dengan berpandangan hak 

individu dianggap mutlak tanpa sekatan daripada unsur wahyu atau kehendak tuhan (Donnelly, 

2006). Kerangka ini warisan tradisi daripada zaman Pencerahan Eropah yang menekankan 

rasionalisme, iaitu menolak autoriti agama sebagai sumber kebenaran, sebaliknya menjadikan 

rasionaliti, deliberasi, dan instrumental reason sebagai asas mekanisme legitimasi (Little, 2016; 

Scherer, 2014). Atas dasar tersebut, lahirlah liberal-sekular yang menjadikan kebebasan 

individu, neutral terhadap negara, agama, dan keadilan prosedural sebagai nilai utama yang 

melandasi pembinaan wacana hak asasi manusia moden (Kateb, 2009).  

 

Berbalik kepada HAM dalam Islam, menurut Sofi (2016) menyatakan bahawa dalam kerangka 

atau asas dalam menyediakan HAM dalam Islam adalah bersifat lebih awal. Ia bermula seawal 

agama Islam itu telah datang, bahkan itu adalah termasuk dalam perkara yang penting dalam 

misi agama Islam itu sendiri. Situasi itu jelas didapati kerana suatu masa dahulu masyarakat 

Arab berada dalam keadaan jahiliyyah yang penuh konflik melibatkan hak asasi manusia 

diabaikan. Sehinggalah nabi Muhammad SAW diutuskan dan membangun kaedah sosial 

manusia yang bersifat menyeluruh dan menghapuskan segala perlakuan masyarakat Arab yang 

tidak bertamadun sebelumnya.  

 

Kerangka hak asasi Islam berpaksikan tauhid sebagai berteraskan wahyu (al-Qur’an dan al-

Sunnah) yang ditafsirkan dalam kerangka maqāṣid. Maqāṣid al-sharīʿah menjadi asas nilai yang 

menuntut keseimbangan antara hak individu dan tanggungjawab sosial (Suhaimi et al., 2023; 

Bahruddin, 2017). Pertembungan ini bukan sekadar perbezaan teknikal perundangan, tetapi 

mencerminkan pertembungan worldview iaitu Barat bersifat antroposentrik dengan menjadikan 

manusia sebagai sumber nilai, sedangkan Islam bersifat teosentrik dengan merujuk kepada 

kehendak Allah sebagai pemberi hak dan penentu batasannya. Implikasi kritisnya ialah, dalam 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

442 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

kerangka Islam, kebebasan individu tetap diiktiraf, tetapi tertakluk kepada prinsip kehendak 

tuhan dan kesejahteraan masyarakat. 

 

Isu-isu konflik 

Penafsiran hak asasi sering kali bergantung pada definisi yang dibentuk oleh sesuatu kelompok. 

Setiap etnik, masyarakat, dan agama mempunyai pandangan tersendiri dalam mendefinisikan 

maksud hak asasi tersebut (Almahfali & Avery, 2023; Said et al., 2023). Justeru, di sinilah 

terletaknya titik tolak dalam memahami hak asasi. Barat semasa membuat UDHR 1948 adalah 

yang mendominasi dalam pembetukannya maka tidak hairan ia mendapat kritikan disebabkan 

tidak selaras dengan agama Islam, bahkan menurut Said et al., (2023) menyatakan bahawa 

hampir semua agama tidak merasa puas dengan deklarasi tersebut yang dibuat walaupun tidak 

dinyatakan terus terang.  

 

Terdapat titik-titik pertembungan serius antara kerangka hak asasi manusia Barat dan Islam, 

khususnya dalam isu kebebasan beragama, kesetaraan gender, dan pemakaian undang-undang 

tertentu. Dalam konteks kebebasan beragama, UDHR melalui Artikel 18 menegaskan hak 

individu untuk menukar agama tanpa sekatan. Hal ini dilihat sebagai prinsip asas freedom of 

religion dalam wacana liberal-sekular (Gunn, 2020; Lindkvist, 2013). Menurut Donnelly 

(2006), hak untuk memilih dan menganut agama adalah antara hak asasi manusia yang paling 

asas. Oleh, menurut sisi pandangan Barat tindakan mana-mana pihak yang cuba memaksakan 

tafsiran agama tertentu dengan menggunakan kekerasan bukan sahaja menjejaskan autonomi 

individu, malah dianggap sebagai pelanggaran serius terhadap prinsip hak asasi antarabangsa.  

 

Kajian van Schaik (2023) menegaskan bahawa walaupun hak untuk menukar agama diiktiraf 

di peringkat antarabangsa, namun pelaksanaannya “encounters difficulties in state practices” 

iaitu menghadapi kesukaran dan sering dikaburkan oleh “conceptual ambiguity regarding the 

right to apostasy” terhadap negara-negara memandang konsep tersebut mengambil kira 

kebenaran sama ada ia juga termasuk hak untuk murtad. Kerana ia boleh menjadi pandangan 

yang bersifat inklusif maka ia berpendapat hak untuk murtad masih wujud secara tersirat dalam 

istilah “memilih agama”. Dan bagi yang berpandangan eksklusif maka tanpa sebutan yang jelas, 

hak ini mudah dinafikan oleh negara-negara yang menentangnya. 

 

Dalam Islam, majoriti fuqaha Islam memandang murtad sebagai pelanggaran akidah yang 

mempunyai implikasi besar kepada masyarakat, sehingga dikenakan hukuman tertentu yang 

berat, kerana ia adalah melibatkan hukum agama. Berdasarkan hal ini wujud perbezaan jelas 

antara Barat dan Islam. Bagi pandangan Barat, negara-negara yang mengkriminalkan murtad 

pada asasnya gagal menunaikan kewajipan hak asasi antarabangsa menurut mereka. Sedangkan 

kebebasan untuk murtad dan tuntutan hak kebebasan tersebut merupakan suatu posisi yang jelas 

bertembung dengan pandangan Islam normatif dalam isu murtad.  

 

Dalam isu kesetaraan gender, Barat menekankan kesamarataan mutlak antara lelaki dan wanita 

dalam semua dimensi, termasuk pewarisan, perkahwinan, dan kepimpinan politik (Ramli et al., 

2018; Millati Agustina, 2021; Hanim, 2020). Sebaliknya, kerangka Islam menekankan prinsip 

equity atau kesaksamaan yang mengambil kira peranan dan tanggungjawab berbeza antara 

lelaki dan wanita (Lazuardi & Shamsu, 2024). Pertembungan ini terlihat dalam perdebatan 

tentang poligami, pembahagian harta pusaka, dan syarat kepimpinan, yang oleh sebahagian 

sarjana Barat ditafsirkan sebagai bentuk diskriminasi gender, sedangkan dalam tradisi Islam ia 

difahami sebagai keadilan berperanan (complementarity).  

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

443 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sementara itu, dalam isu pelaksanaan hukuman Islam, Barat sering mengutuk tindakan yang 

berasaskan syariah atau hukuman berunsur agama. Kritikan tersebut lazimnya berpunca 

daripada persepsi bahawa hukuman syariah tertentu seperti rejam kerana zina atau hukuman 

mati bagi kes murtad dan penghinaan agama dianggap tidak selaras dengan piawaian hak asasi 

manusia moden. Malah, dalam konteks dunia hari ini, sebahagian pihak menilai kerangka HAM 

Barat sebagai lebih unggul berbanding alternatif lain, termasuk hukum Islam. Persepsi ini 

sebahagiannya berpunca daripada warisan kolonialisme, di mana pengaruh penjajahan Barat 

telah menanam nilai-nilai liberal dan sekular ke dalam sistem undang-undang serta pendidikan 

di banyak negara Muslim (Azman et al,. 2021) Akibatnya, kemasyhuran wacana HAM Barat 

semakin mengakar dan berjaya mengubah paradigma global terhadap keadilan dan hak asasi. 

 

Secara keseluruhan, konflik-konflik ini memperlihatkan bahawa pertembungan antara Barat 

dan Islam bukan sekadar perbezaan tafsiran teknikal, tetapi melibatkan asas epistemologi dan 

worldview yang berbeza. Barat mengutamakan autonomi individu sebagai hak mutlak dalam 

membawa perbincangan keadilan, manakala Islam menegaskan hak individu yang diimbangi 

oleh tanggungjawab moral, sosial, dan ketuhanan dalam menggariskan keadilan manusia. 

 

Asas Falsafah 

Istilah “falsafah” adalah berasal daripada perkataan dua perkataan Yunani philos (cinta) dan 

sophia (kebijaksanaan), yang membawa maksud cinta kepada kebijaksanaan dan ilmu 

pengetahuan. Dalam perbahaan falsafah merangkumi tiga asas utama, iaitu ontologi (hakikat 

kewujudan), epistemologi (hakikat pengetahuan), dan aksiologi (hakikat nilai) (Samuji, 2022). 

 

Menurut Mahfud dan Patsun (2019), falsafah ialah pengetahuan tentang kebijaksanaan dan 

prinsip-prinsip dalam usaha mencari kebenaran. Berfalsafah bererti berfikir secara rasional dan 

logis, dengan mendalam serta bebas, iaitu tidak semata-mata terikat oleh tradisi atau dogma 

agama, demi mencapai kebenaran. Herlina et al., (2022) pula menjelaskan bahawa falsafah 

dilihat sebagai suatu proses yang membolehkan manusia mengembangkan serta 

mengaktualisasikan potensi dirinya, sekali gus memupuk sifat ingin tahu dan dorongan untuk 

memahami realiti. 

 

Namun begitu, falsafah Barat memperlihatkan perbezaan yang ketara, khususnya dari segi 

jangkauan sumber ilmu yang dijadikan asas dalam menentukan sesuatu perkara. Perbezaan ini 

dapat dijelaskan melalui ciri-ciri yang mempunyai karakteristik utama sebagaimana dihuraikan 

berikut. 

 

Espistemologi 

Dalam falsafah Barat, sumber utama pengetahuan ialah akal dan bukti empirik. Ciri 

dominannya ialah sikap skeptis, penggunaan kaedah rasional-empirik, serta pendekatan 

dikotomis (iaitu membahagikan sesuatu secara berlawanan dan menganggap hanya satu yang 

sah untuk diambil)  serta pendekatan positivistik-objektif. Kebenaran sering dianggap bersifat 

relatif, iaitu boleh berubah mengikut penemuan baharu atau perspektif yang berbeza (Amril et 

al., 2022). Perkembangan falsafah Barat ini berkait rapat dengan pengalaman sejarah yang 

dilalui masyarakatnya, lalu membentuk gaya pemikiran yang mengandalkan akal dan 

pancaindera sebagai asas dalam pencarian kebenaran. 

 

Sebaliknya, falsafah Islam mengintegrasikan akal dengan wahyu Ilahi, berasaskan al-Quran dan 

Hadis. Ia menekankan penyelarasan antara akal dan wahyu, dengan perspektif teosentrik serta 

berorientasikan nilai. Kebenaran menurut falsafah Islam dianggap bersifat mutlak kerana 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

444 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

berlandaskan autoriti Ilahi, meskipun terdapat aspek tertentu yang boleh difahami dalam 

kerangka relatif (Amril et al., 2022). 

 

Perbezaan dan pendekatan falsafah antara barat dan Islam juga telah menatijahkan hal yang 

berbeza. Ia dapat dijelaskan melalui Asas falsafah hak asasi manusia dalam Islam dan Barat 

berbeza secara ketara dari segi ontologi, epistemologi, dan aksiologi. 

 

Ontologi 

Dalam falsafah Barat lazimnya berpegang pada pandangan yang bersifat sekular dan materialis, 

dengan memberi tumpuan kepada alam fizikal yang dapat diperhatikan serta diuji secara 

empirik. Kerana mereka melihat setiap kewujudan sebagai bebas daripada Tuhan dan 

cenderung memisahkan hal-hal berkaitan rohani daripada dunia fizikal (Atmaja & Mustopa, 

2020). Pandangan ini turut mempengaruhi asas falsafah hak asasi manusia dalam tradisi Barat, 

yang dibina atas rasionalisme sekular dan pandangan dunia individualistik, dengan meletakkan 

autoriti tertinggi pada autonomi manusia serta rasionaliti universal. 

 

Sebaliknya, Islam adalah berteraskan konsep tauhid, iaitu keesaan Allah sebagai Pencipta dan 

Penguasa mutlak yang mentadbir seluruh alam. Perspektif ini menegaskan kedaulatan Ilahi 

serta keterhubungan dalam semua aspek kewujudan (Khojir, 2011). Dalam ajaran Islam, Allah 

SWT dianggap sebagai pusat rujukan dalam memahami struktur dan makna alam semesta. 

Perspektif ini menegaskan kedaulatan Ilahi dalam keterhubungan antara semua aspek 

kewujudan. Lantas bagi Islam HAM bukan dibina melalui hasil konsensus manusia, tetapi 

merujuk ketetapan yang ditetapkan dan dikehendaki oleh Allah SWT sebagai pencipta. 

 

Perbezaan keduanya, dibentuk oleh konteks budaya, teologi, dan sejarah yang berbeza 

menghasilkan tafsiran serta pelaksanaan hak asasi manusia yang saling bertentangan. Pada 

sudut Barat mereka cenderung memahami dan menekankan kebebasan dan kesamarataan 

mutlak, manakala Islam memahami dan menekankan keadilan, keseimbangan, serta 

keharmonian masyarakat. 

 

Aksiologi 

Falsafah Barat lazimnya mengambil pendekatan neutral terhadap nilai, kerana tidak 

bersandarkan kepada agama atau prinsip moral mutlak. Nilai yang diutamakan ialah kuasa, 

pragmatisme (apa yang berkesan secara praktikal), dan pemerintahan sekular. Oleh itu, menurut 

(Gökçe, 2024) dalam hubungan antarabangsa, Barat lebih menekankan kepentingan negara dan 

kedaulatan politik, kadang kala mengatasi isu keadilan sejagat. 

 

Sebaliknya, falsafah Islam berasaskan wahyu Ilahi dan menekankan nilai moral serta keadilan. 

Konsep seperti ihsan (kesempurnaan dalam berbuat baik), rahmah (kasih sayang), dan amanah 

(tanggungjawab) menjadi teras pandangan nilai dalam Islam. Nilai ini diperkukuh melalui 

kerangka maqāṣid al-sharīʿah, yang menetapkan tujuan utama syariah iaitu memelihara agama, 

nyawa, akal, keturunan, harta, dan maruah. Dari kerangka ini, hak manusia difahami bukan 

sebagai kebebasan mutlak, tetapi sebagai amanah daripada Allah yang mesti disertai 

tanggungjawab moral (Ni’mah et al., 2024; Puandina & Assagaf, 2023). 

 

Perbandingan Konsep Hak Asasi Manusia 

 

Jadual 1. Perbandingan HAM Barat dan HAM Islam 

Aspek Barat (Antroposentrik) Islam (Teo-sentrik) 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

445 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Epistemologi 
Rasionalisme, sekularisme, 

humanisme. 
Wahyu, tauhid, maqāṣid al-sharīʿah. 

Ontologi 
Antroposentrik iaitu manusia 

sebagai pusat hak. 

Teo-sentrik iaitu hak sebagai 

amanah daripada Allah. 

Aksiologi 
Kebebasan adalah mutlak, 

kesamarataan mutlak. 

Keadilan (‘adl), keseimbangan hak 

dan tanggungjawab. 

Hak Beragama 
Kebebasan mutlak termasuk hak 

murtad. 

Kebebasan terikat syariah; larangan 

murtad sebagai perlindungan 

keimanan. 

Hak Gender 
Kesamarataan mutlak antara 

lelaki dan wanita. 

Kesaksamaan berasaskan peranan 

dan maqāṣid. 

Hukum / Undang-

undang 

Rule of law berasaskan kontrak 

sosial dan kedaulatan rakyat; 

undang-undang sekular, buatan 

manusia. 

Syariah sebagai hukum Ilahi; fiqh 

sebagai tafsiran; syura dan ijtihad 

sebagai mekanisme pelaksanaan. 

 

Titik Persamaan 

Walaupun terdapat pertembungan ideologi dan falsafah ketara antara kerangka hak asasi 

manusia Barat dan Islam, kedua-dua sistem tetap berkongsi sejumlah nilai sejagat yang menjadi 

asas kepada peradaban manusia. Nilai-nilai tersebut menunjukkan keperluan moral dan sosial 

yang memperlihatkan kemungkinan wujudnya titik temu antara dua tradisi yang berbeza dari 

segi sumber, epistemologi dan tujuan moral. Antara nilai bersama yang dapat dikenal pasti ialah 

keadilan (‘adl/justice), maruah manusia (human dignity), serta hak asasi kepada kehidupan 

(right to life). 

 

Keadilan (‘Adl / Justice) 

Konsep keadilan merupakan titik asas yang menghubungkan dua tradisi besar Islam dan Barat 

teras walaupun asas falsafahnya berbeza. Dalam pandangan Islam, keadilan (‘adl) bukan 

sekadar prinsip perundangan atau etika sosial, tetapi menuntut keseimbangan antara hak dan 

tanggungjawab. Al-Qur’an berulang kali menegaskan keadilan sebagai perintah Ilahi, seperti 

firman Allah, “Sesungguhnya Allah menyuruh kamu berlaku adil dan berbuat ihsan” (al-Naḥl 

16:90). Prinsip ini menggariskan bahawa keadilan ialah asas maqāṣid al-sharīʿah, di mana 

setiap hukum bertujuan memelihara kesejahteraan manusia dalam dimensi agama, nyawa, akal, 

keturunan dan harta (Suhaimi et al., 2023). 

 

Dalam tradisi Barat pula, keadilan (justice) muncul sebagai konsep moral dan politik yang 

berakar daripada rasionalisme dan kontrak sosial. Dari Plato hingga John Locke dan Jean-

Jacques Rousseau, keadilan dilihat sebagai asas kesepakatan sosial yang menjamin hak 

individu. Pemikiran moden menekankan keadilan sebagai instrumen kebebasan dan 

kesamarataan, di mana setiap individu mempunyai hak yang sama dalam sistem sosial dan 

undang-undang (Donnelly, 2006: Syafriadi & Suparta, 2019: Ritonga & Ichsan 2025). Prinsip 

ini diterjemahkan ke dalam dokumen antarabangsa seperti Universal Declaration of Human 

Rights (UDHR, 1948), yang menuntut pengiktirafan terhadap nilai keadilan sejagat tanpa 

diskriminasi agama, bangsa, atau jantina (United Nations, n.d.). 

 

Walau bagaimanapun, perbezaan ketara antara kedua-dua sistem ialah pada sumber autoriti 

moralnya. Keadilan dalam Islam berpunca daripada kehendak Tuhan yang mutlak, manakala 

keadilan Barat berpaksikan akal manusia dan pengalaman sejarah yang berlaku. Islam menilai 

keadilan berdasarkan prinsip teosentrik, adil kerana mematuhi kehendak tuhan. Sedangkan 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

446 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barat menilai keadilan secara antroposentrik, iaitu adil kerana ia melindungi kebebasan dan 

otonomi manusia (Sundaramoorthy, 2016). Meskipun begitu, kedua-duanya tetap bertemu pada 

kesimpulan bahawa keadilan merupakan asas yang tidak boleh dikompromi bagi menegakkan 

keamanan dan kemanusiaan sejagat. 

 

Titik persamaan ini tidak bermaksud relativisme nilai, tetapi ruang untuk memperbetulkan 

persepsi bahawa Islam bersifat menindas atau menolak hak asasi. Sebaliknya, Islam 

menawarkan asas moral yang lebih utuh untuk menyatukan hak dengan tanggungjawab dan 

kebebasan dengan kepatuhan kepada Tuhan. 

 

Maruah Manusia (Human Dignity) 

Satu lagi nilai sejagat yang dikongsi oleh kedua-dua tradisi ialah pengiktirafan terhadap maruah 

manusia. Dalam Islam, kemuliaan manusia berpunca daripada fitrah penciptaannya sebagai 

makhluk yang diberi akal, ruh, dan tanggungjawab moral oleh Allah SWT. Firman Allah, “Dan 

sesungguhnya Kami telah memuliakan anak-anak Adam” (al-Isrā’ 17:70) menegaskan bahawa 

setiap manusia memiliki nilai intrinsik yang tidak bergantung pada status sosial atau bangsa. 

Oleh itu, penghormatan terhadap maruah manusia adalah prinsip etika yang membentuk dasar 

hubungan sosial Islam (Sasmita et al., 2024). 

 

Dalam konteks Barat, konsep human dignity juga menjadi asas utama wacana hak asasi 

manusia. Ia berpunca daripada tradisi humanisme sekular yang menekankan nilai rasional, 

kebebasan dan kesedaran moral manusia. Humanisme mengangkat manusia sebagai pusat nilai 

moral manusia dihormati kerana keupayaannya berfikir dan memilih secara bebas. Idea ini 

diterjemahkan dalam doktrin inherent dignity dalam UDHR, di mana setiap manusia diakui 

memiliki maruah yang tidak boleh dicabut oleh mana-mana kuasa politik atau agama (United 

Nations, n.d.). 

 

Namun, sumber legitimasi terhadap maruah manusia membezakan kedua-dua sistem. Dalam 

Islam, maruah ialah anugerah Ilahi dan amanah yang mesti dijaga melalui syariah dan 

tanggungjawab sosial. Barat pula, maruah manusia ialah hak mutlak yang dimiliki individu 

secara autonomi menentukan tanpa memerlukan asas penentuan daripada tuhan. Ini 

menunjukkan perbezaan antara dignity as divine trust (Islam) dan dignity as individual 

autonomy (Barat). Walaupun begitu, kedua-duanya tetap mengangkat prinsip bahawa maruah 

manusia tidak boleh dikompromi dalam sebarang sistem undang-undang atau sosial (Donnelly, 

1982). 

 

Hak Asasi kepada Kehidupan (Right to Life) 

Kehidupan merupakan hak paling asas yang diiktiraf dalam kedua-dua sistem pemikiran. 

Dalam Islam, hak hidup termasuk dalam objektif tertinggi maqāṣid al-sharīʿah di bawah prinsip 

ḥifẓ al-nafs (pemeliharaan nyawa). Prinsip ini menegaskan bahawa setiap individu berhak hidup 

dengan aman, bebas daripada kekejaman dan kezaliman. Pembunuhan tanpa sebab yang sah 

dianggap dosa besar, sebagaimana firman Allah, “Barang siapa membunuh seorang manusia 

bukan kerana orang itu membunuh orang lain, maka seolah-olah dia telah membunuh seluruh 

manusia” (al-Mā’idah 5:32). Prinsip ini menunjukkan bahawa Islam meletakkan nyawa 

manusia pada darjat yang sangat tinggi, bukan semata-mata kerana sifat biologi, tetapi kerana 

ia amanah Tuhan (Suhaimi et al., 2023). 

 

Dalam falsafah Barat, hak hidup juga merupakan hak semula jadi (natural right) yang tidak 

boleh dilucutkan oleh mana-mana kuasa. John Locke dalam Second Treatise of Government 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

447 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

menegaskan bahawa setiap manusia dilahirkan dengan hak “life, liberty and property” (Asadi, 

2015). Idea ini kemudian diangkat dalam Article 3 UDHR 1948, yang menegaskan bahawa 

setiap individu mempunyai hak kepada kehidupan, kebebasan dan keselamatan diri (United 

Nations, n.d.). Prinsip ini membentuk asas kepada undang-undang antarabangsa moden tentang 

hak asasi manusia, termasuk larangan terhadap hukuman kejam, penindasan dan pembunuhan 

tanpa bicara. 

 

Walaupun terdapat persamaan dalam pengiktirafan terhadap nilai kehidupan, perbezaan tetap 

wujud dalam batasan moral dan hukum. Islam melihat kehidupan sebagai milik Tuhan, maka 

hak hidup datang bersama tanggungjawab moral terhadap Pencipta. Seseorang tidak boleh 

mengorbankan hidupnya sendiri atau orang lain kecuali dalam keadaan syarie seperti 

mempertahankan agama dan keadilan. Sebaliknya, dalam sistem sekular Barat, hak hidup lebih 

berpusat pada kebebasan individu untuk menentukan nasib sendiri termasuk dalam isu seperti 

euthanasia (Perbuatan mematikan seseorang yang menghidap sakit teruk) atau peperangan. 

Maka di sinilah terletak garis pemisah antara life as divine trust dan life as personal entitlement. 

 

Namun demikian, kedua-dua sistem tetap menolak kekerasan dan kezaliman sebagai 

pelanggaran terhadap kemanusiaan sejagat. Nilai ini menjadi asas kepada kerjasama 

antarabangsa dalam memperjuangkan keamanan global dan perlindungan terhadap golongan 

lemah. Maka, dapat disimpulkan bahawa meskipun sumbernya berbeza; wahyu dalam Islam 

dan rasionalisme moral dalam Barat, kedua-dua sistem bertemu pada kesepakatan bahawa 

kehidupan adalah hak asasi yang tidak boleh diganggu gugat oleh mana-mana pihak. 

 

Titik Perbezaan 

Meskipun Islam dan Barat berkongsi beberapa nilai seperti keadilan dan maruah manusia, 

kedua-dua sistem berbeza secara fundamental dalam asas falsafah, sumber nilai dan orientasi 

moral. Perbezaan ini bukan sekadar pada dimensi praktikal atau undang-undang, tetapi 

berpunca daripada asas ontologi, epistemologi dan aksiologi yang membentuk cara kedua-

duanya memahami hak, kebebasan, dan nilai kemanusiaan. Justeru, titik-titik perbezaan ini 

memperlihatkan bahawa Islam dan Barat tidak sekadar berbeza dari segi tafsiran terhadap hak 

asasi manusia, tetapi juga dalam falsafah kewujudan dan sumber kebenaran. 

 

Sumber Nilai dan Autoriti Moral 

Perbezaan paling mendasar antara Islam dan Barat ialah pada sumber nilai dan asas autoriti 

moral manusia. Dalam sistem Barat, nilai moral dan hukum bersumber daripada manusia 

sendiri melalui rasionaliti, pengalaman sejarah dan konsensus sosial. Hal tersebut sejajar 

dengan tradisi liberal-sekular yang menolak autoriti agama dalam menentukan kebenaran moral 

(Scherer, 2014). Nilai dianggap boleh berubah mengikut konteks zaman, budaya, atau kehendak 

majoriti. Oleh itu, kebenaran dalam tradisi Barat bersifat relatif dan berkembang bersama 

perubahan masyarakat. 

 

Sebaliknya, Islam menegaskan bahawa sumber nilai dan moral ialah wahyu daripada tuhan. 

Kebenaran tidak bergantung kepada konsensus manusia, tetapi kepada kehendak Allah SWT 

yang bersifat mutlak, dan bertepatan dengan kebenaran. Nilai-nilai dalam Islam adalah tetap 

dan kekal kerana berpunca daripada wahyu, walaupun aplikasinya boleh berubah mengikut 

konteks melalui ijtihad dan maqāṣid al-sharīʿah (Khojir, 2011). Wahyu menjadi neraca yang 

menilai benar dan salah, bukan manusia. Prinsip ini menjadikan moral Islam bersifat 

menghubungkan dunia dengan akhirat, dan individu dengan tanggungjawab sosial serta 

hubungan dengan tuhan. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

448 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Implikasinya, sistem Barat melahirkan nilai-nilai yang bersifat pragmatis dan kontekstual, 

sedangkan Islam membina nilai berdasarkan kesetiaan terhadap hukum tuhan. Maka, apabila 

Barat menilai hak asasi manusia berdasarkan kehendak individu, Islam menilainya berdasarkan 

keseimbangan antara hak dan tanggungjawab di sinilah titik pertembungan dalam pembentukan 

moral tertentu. Perbezaan sumber nilai ini menjadi punca utama pertembungan antara konsep 

antroposentrik Barat dan teosentrik Islam (Donnelly, 2006). 

 

Sifat Kebenaran dan Epistemologi 

Perbezaan kedua terletak pada pandangan terhadap kebenaran dan cara memperoleh ilmu 

(epistemologi). Dalam falsafah Barat, ilmu diperoleh melalui rasionalisme dan empirisisme 

dengan akal dan pengalaman menjadi ukuran utama kebenaran. Tradisi ini menolak unsur 

wahyu kerana menganggap tidak boleh dibuktikan secara saintifik (Amril et al., 2022). 

Kebenaran dilihat sebagai hasil penyelidikan manusia yang sentiasa terbuka kepada perubahan, 

oleh itu, relativisme menjadi ciri utama epistemologi Barat. 

 

Sebaliknya, epistemologi Islam meletakkan wahyu sebagai sumber tertinggi ilmu, diikuti akal 

yang berfungsi dalam batas panduan Ilahi. Akal digunakan untuk memahami, menafsir dan 

melaksanakan wahyu, bukan untuk menggantikan autoritinya. Ini menjadikan pengetahuan 

dalam Islam bersifat integratif antara akal, wahyu. Kebenaran bukan hasil eksperimen manusia, 

tetapi refleksi terhadap realiti pemberian panduan yang mutlak (Niʿmah et al., 2024). 

 

Perbezaan ini menimbulkan implikasi yang dalam jurangnya dalam penafsiran hak asasi 

manusia. Barat melihat hak sebagai hasil evolusi sejarah dan perubahan sosial, manakala Islam 

melihat hak sebagai ketetapan Tuhan yang bersifat kekal tidak berubah mengikut kehendak 

manusia. Justeru, Islam tidak menafsir hak asasi secara terpisah daripada nilai moral dan 

tanggungjawab agama. Ini bermakna hak manusia bukan ciptaan manusia, tetapi amanah yang 

mesti dijaga dalam kerangka syariah. 

 

Dalam konteks perdebatan falsafah moden, perbezaan epistemologi ini memperlihatkan 

pertembungan antara paradigma rasional-empirik dan wahyu-tauhidi. Barat menganggap 

pengetahuan mesti dibuktikan secara material dan terhad kepada dunia empirikal, sedangkan 

Islam menilai kebenaran secara menyeluruh meliputi dimensi zahir dan batin, dunia dan akhirat 

(Atmaja & Mustopa, 2020). Oleh itu, Islam menolak idea bahawa kebenaran boleh berubah 

mengikut masa atau kehendak manusia, sebaliknya, kebenaran mesti berpaksikan sumber 

daripada tuhan yang tidak berubah. 

 

Dimensi Spiritual dan Tujuan Kehidupan 

Perbezaan ketiga ialah pada orientasi terhadap dimensi spiritual dan tujuan hidup manusia. 

Dalam falsafah Barat, kehidupan dilihat secara sekular terhad kepada dunia material dan 

pengalaman sosial. Pandangan ini berkembang selepas Era Pencerahan apabila agama 

dipisahkan daripada urusan politik, etika dan undang-undang. Manusia dilihat sebagai makhluk 

yang menentukan sendiri makna hidupnya, tanpa perlu berpaut kepada wahyu atau sumber 

daripada tuhan (Scherer, 2014). Pandangan ini akhirnya melahirkan falsafah humanisme 

sekular, di mana kebebasan individu dianggap nilai tertinggi sehingga mengabaikan 

keseimbangan moral dan spiritual. 

 

Sebaliknya, Islam memandang kehidupan manusia sebagai amanah daripada Allah SWT. 

Setiap tindakan dan hak mesti ditimbang dan diukur berdasarkan tujuan penciptaan. Dalam al-

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

449 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Quran, Allah berfirman“Tidaklah Aku ciptakan jin dan manusia melainkan untuk beribadah 

kepada-Ku” (al-Dhāriyāt 51:56). Nilai-nilai dalam Islam sentiasa berkait dengan orientasi 

akhirat, bukan hanya dunia. Oleh itu, kebebasan manusia dalam Islam bersifat bermatlamat 

iaitu bebas untuk berbuat baik pada hal bertepatan kepada kebenaran atau maqasid syariah, 

bukan bebas tanpa batas seperti barat. Kehidupan manusia diukur berdasarkan tanggungjawab 

moral kepada Pencipta dan masyarakat (Khojir, 2011). Pandangan ini membawa kepada 

keseimbangan antara aspek zahir dan batin. Islam menolak pemisahan antara dunia dan agama, 

sebaliknya, ia menyatukan kedua-duanya dalam satu sistem nilai. Dalam konteks hak asasi 

manusia, hal ini bermakna bahawa kebebasan atau hak individu tidak boleh digunakan untuk 

melanggar hukum tuhan atau merosakkan struktur sosial. Oleh itu, Islam memandang bahawa 

setiap hak mesti disertai dengan amanah, adab, dan maslahah. 

 

Secara keseluruhan, perbezaan antara Islam dan Barat dalam wacana hak asasi manusia 

berpunca daripada asas falsafah dan teologi yang berbeza. Islam menegakkan nilai berasaskan 

tauhid, wahyu dan maqāṣid, sedangkan Barat membangunkan nilai berdasarkan rasionalisme 

dan pengalaman sejarah. Berdasarkan perbezaan tersebut, Islam menafsirkan hak sebagai 

amanah yang disertai tanggungjawab moral, manakala Barat menafsirkan hak sebagai 

kebebasan individu tanpa batas moral yang tetap. 

 

Kesimpulan 

Kajian ini menegaskan bahawa perdebatan hak asasi manusia (HAM) antara Islam dan Barat 

bukan sekadar persoalan asas ideologi, perundangan, tetapi merupakan pertarungan falsafah 

yang menjadi jurang mendalam. HAM Barat berpaksikan liberalisme, humanisme, dan 

sekularisme, dengan menjadikan kebebasan mutlak individu. Sebaliknya, HAM Islam 

berpaksikan akar pada tauhid, maqasid syariah, dan konsep istikhlaf, yang meletakkan hak 

sebagai amanah Tuhan dengan keseimbangan antara kebebasan dan tanggungjawab. 

 

Dapatan menunjukkan terdapat titik-titik konflik yang amat signifikan, khususnya dalam isu 

kebebasan beragama, kesetaraan gender, dan pelaksanaan undang-undang. Namun, terdapat 

juga persamaan, seperti pengiktirafan terhadap maruah terhadap manusia, hak hidup, dan 

keadilan sosial. Pertemuan ini membuka ruang kepada dialog peradaban yang lebih konstruktif, 

walaupun masih ada cabaran epistemologi dan geopolitik. 

 

Secara ideologis, kajian ini menyorot bahawa HAM Barat tidak benar-benar bersifat universal 

kerana berakar daripada sejarah, falsafah, dan pengalaman Eropah yang bersifat partikular, 

menyebabkan wujud pertentangan apabila diaplikasikan terhadap sesetengah masyarakat dan 

tradisi agama lain. Sebaliknya, Islam menawarkan pendekatan yang lebih holistik berasaskan 

tauhid dan maqāṣid al-sharīʿah, yang bukan sahaja sesuai untuk umat Islam, tetapi juga 

berpotensi menjadi asas normatif bagi seluruh manusia kerana ia berpaksikan keadilan, maruah, 

dan keseimbangan hak serta tanggungjawab. Dengan sifatnya yang teosentrik, Islam tidak 

menafikan hak asasi bukan Muslim, bahkan menjamin keadilan dan keselamatan mereka dalam 

kerangka karāmah insāniyyah (kemuliaan manusia sejagat) sebagaimana ditegaskan dalam al-

Qur’an dan Piagam Madinah. 

  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

450 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rujukan  

Afdal, A., & Waston, W. (2015). Kritik Terhadap Epistemologi Universal Declaration of 

Human Rights: Perspektif Islam. Profetika: Jurnal Studi Islam, 16(2), 117-126. 

Alfaruqi, D. (2017). Korelasi Hak Asasi Manusia dan Hukum Islam. SALAM: Jurnal Sosial 

dan Budaya Syar-i, 4(1), 57-76. 

Almahfali, M., & Avery, H. (2023). Human Rights from an Islamic Perspective: A Critical 

Review of Arabic Peer-Reviewed Articles. Social Sciences, 12(2), 106. 

https://doi.org/10.3390/socsci12020106 

Amril, A., Siraj, F. M., & Putri, E. W. (2022). Between Western Philosophy and Islamic 

Philosophy. Ibda’: Jurnal Kajian Islam Dan Budaya, 20(2), 219–231. 

https://doi.org/10.24090/ibda.v20i2.6362 

Asadi, T. (2015). En route to the US Constitution: Founding Fathers and Lockean philosophy. 

Historia constitucional: Revista Electrónica de Historia Constitucional, (16), 407-418. 

Asnawi, H. S. (2012). Hak Asasi Manusia Islam dan Barat: Studi Kritik Hukum Pidana Islam 

dan Hukuman Mati. Supremasi Hukum: Jurnal Kajian Ilmu Hukum, 1(1). 

Asriadi, A., Nasution, M. Y., & Sugianto, S. (2023). The Characteristics Of Property And 

Ownership In The Islamic Economy. Academy of Education Journal, 14(2), 237-244. 

Atmaja, L., & Mustopa, R. R. B. C. (2020). Metaphysics in the epistemology: A critical analysis 

of Islamic and Western philosophical tradition. Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary 

Journal of Islamic Studies, 16(1), 22-39. 

Azman, A. I. B., Zan, N. B. M., Manokaran, E., & Ismail, Z. S. B. (2021). Penerimaan dan 

Penolakan Masyarakat Bukan Islam di Malaysia terhadap Hukum Jenayah Islam: 

Perbincangan dari Sudut Budaya Malaysia. Current Legal, (3). 

B.M. van Schaik (2023) The right to apostasy recognised? Reaffirming the right to religious 

freedom, Politics, Religion & Ideology, 24:2, 267-287, 

DOI:10.1080/21567689.2023.2216138 

Begum, M. S. I., Ismail, I., Yaakob, Z. A., Razick, A. S., & Abdullah, M. M. A. (2024). Gender 

Equity in Muslim Family Law: Modern and Contemporary ‘Ulamā’s View. Al-Ahkam, 

34(2), 221-256. 

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative research 

journal, 9(2), 27-40. 

Božilović, J., & Nikolajević, A. (2022). The Social Theory of Jean-Jacques Rousseau. Kultura 

polisa,19(1), 121–142. https://doi.org/10.51738/Kpolisa2022.19.1r.7bn 

Čustović, A. (2025). Equal Before God but Not Equal Before His Law? Sharia Law and 

Women’s Right to Interpretation in the Light of the Human Rights Debate. Religions, 

16(3), 362. https://doi.org/10.3390/rel16030362 

Dall'Agnol, D. (2017). Respect in Kant’s Tugendlehre and its place in contemporary ethics. 

ethic@-An international Journal for Moral Philosophy, 16(3), 437-458. 

Danchin, P. G. (2009). Who is the “Human” in Human Rights? The Claims of Culture and 

Religion. Maryland Journal of International Law, 24(1), 99. 

https://works.bepress.com/peter_danchin/18/download/ 

Darajati, M. R., & Syafei, M. (2020). Politik hukum pembentukan dua kovenan HAM 

internasional tentang hak sipil politik dan hak ekonomi sosial budaya. Syiah Kuala Law 

Journal, 4(2), 106-122. 

Donnelly, J. (1982). Human rights and human dignity: An analytic critique of non-Western 

conceptions of human rights. American Political Science Review, 76(2), 303-316. 

Donnelly, Jack (2006) "The Relative Universality of Human Rights (Revised),"Human Rights 

& HumanWelfare: Vol. 6: Iss. 1, Article 48. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1
https://doi.org/10.3390/socsci12020106
https://doi.org/10.24090/ibda.v20i2.6362
https://doi.org/10.51738/Kpolisa2022.19.1r.7bn
https://doi.org/10.3390/rel16030362
https://works.bepress.com/peter_danchin/18/download/


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

451 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Girija, R. (2024). Concept of ideology: views of major political thinkers. ShodhKosh Journal 

of Visual and Performing Arts, 5(3). https://doi.org/10.29121/shodhkosh.v5.i3.2024.3932 

Gunn, T. J. (2020). Do Human Rights Have a Secular, Individualistic & Anti-Islamic Bias?. 

Daedalus, 149(3), 148-169. 

Hanim, H. (2020). Peranan wanita dalam Islam dan feminisme barat. At-Tarbawi: Jurnal 

Pendidikan, Sosial Dan Kebudayaan, 12(2), 140-150. 

Herlina, H., Suraidah, S., Puspita, Y., & Efendi, D. (2022). Filsafat Ilmu dan Ilmu Pendidikan. 

Syntax Idea, 4(7), 1122–1130. https://doi.org/10.46799/syntax-idea.v4i7.1883 

Ismail, I., & Hassan, A. M. H. (2021). Pemikiran Sisters in Islam dan hak asasi manusia. 

Akademika, 91(1), 151-164. 

Karimullah, S. S. (2023). The Relevance of the Concept of Justice in Islamic Law to 

Contemporary Humanitarian Issues. Al-Ahkam: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum, 8(1), 

77–91. https://doi.org/10.22515/alahkam.v8i1.7654 

Kateb, G. (2009). Locke and the Political Origins of Secularism. Social Research, 76(4), 1001–

1034. http://www.jstor.org/stable/40972199 

Kenneth D. Stern, John Locke and the Declaration of Independence, 15 Clev.-Marshall L. Rev. 

186 (1966). 

Khojir, K. (2011). Membangun Paradigma Ilmu Pendidikan Islam: Kajian Ontologi, 

Epistemologi dan Aksiologi. Dinamika Ilmu, 11(1). https://doi.org/10.21093/DI.V11I1.51 

Lindkvist, L. (2013). The politics of article 18: religious liberty in the Universal Declaration of 

Human Rights. Humanity: An International Journal of Human Rights, Humanitarianism, 

and Development, 4(3), 429-447. 

Little, D. (2016). Human Rights, Religious Freedom, and Peace. BYU Law Review, 2016(4), 

1215-

1236.https://digitalcommons.law.byu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=3059&context=law

review 

Mahfud, P. (2019). Mengenal filsafat antara metode praktik dan pemikiran socrates, plato dan 

aristoteles. 5(1), 119–140. https://doi.org/10.37348/CENDEKIA.V5I1.68 

Mare, M. S., Ndona, M. C., & Meo, M. L. (2024). Menilik Problematika Human Trafficking di 

Provinsi NTT dalam Perspektif HAM Menurut John Locke. ARMADA: Jurnal Penelitian 

Multidisiplin, 2(5), 334-339. 

Millati Agustina, A. (2021). Gender Construction in the Perspective of Living Fiqh in 

Indonesia. Justicia Islamica, 18(2), 189–210. https://doi.org/10.21154/justicia.v18i2.2488 

Ni’mah, S. J., Murjazin, M., Nurhuda, A., Lathif, N. M., & Al Fajri, M. (2024). Ontology, 

Epistemology, and Axiology of Islamic Educational Philosophy: An Introduction. Matan, 

6(1), 32. https://doi.org/10.20884/1.matan.2024.6.1.11367 

Rabie, M. (2013). Ideology and History (pp. 127–153). Palgrave Macmillan, New York. 

https://doi.org/10.1057/9781137365330_8 

Ritonga, D. A., & Ichsan, M. (2025). Hak Asasi Manusia (HAM) dalam Perspektif Islam dan 

Barat. Politika Progresif: Jurnal Hukum, Politik dan Humaniora, 2(2), 193-204. 

Said, H. M. M., Fachrudin, A. P., & Anwar, C. F. (2023). Konsep Hak Asasi Manusia dalam 

Perspektif Islam dan Barat. Iqtishad Sharia: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah & Keuangan 

Islam, 1(1), 51-61. 

Said, H. M. M., Fachrudin, A. P., & Anwar, C. F. (2023). Konsep Hak Asasi Manusia dalam 

Perspektif Islam dan Barat. Iqtishad Sharia: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah & Keuangan 

Islam, 1(1), 51-61. 

Samuji, S. (2022). Understanding, Basics and Characteristics of Philosophy. Jurnal Paradigma, 

14(1), 1-11. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1
https://doi.org/10.29121/shodhkosh.v5.i3.2024.3932
https://doi.org/10.46799/syntax-idea.v4i7.1883
https://doi.org/10.22515/alahkam.v8i1.7654
http://www.jstor.org/stable/40972199
https://doi.org/10.21093/DI.V11I1.51
https://doi.org/10.37348/CENDEKIA.V5I1.68
https://doi.org/10.21154/justicia.v18i2.2488
https://doi.org/10.20884/1.matan.2024.6.1.11367
https://doi.org/10.1057/9781137365330_8


Copyright © Academic Inspired Network 

- All rights reserved 

 

This work is licensed under  

CC BY 4.0 

 

 

 
 

 

 

452 

 

Volume: 10 Issues: 79 Special Issue [December, 2025] pp. 435 - 452 

Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED) 

eISSN: 0128-1755 

Journal website: www.academicinspired.com/jised 

DOI: 10.55573/JISED.107935 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sasmita, E., Righayatsyah, E., & Muhyi, A. A. (2024). Islam and Human Rights in the 

Perspective of the Qur'an: A Thematic Interpretive Study: Islam dan Hak Asasi Manusia 

Dalam Perspektif Al-Qur’an: Kajian Tafsir Tematik. Bulletin of Islamic Research, 2(2), 

267-288. 

Sasmita, E., Righayatsyah, E., & Muhyi, A. A. (2024). Islam and Human Rights in the 

Perspective of the Qur’an: A Thematic Interpretive Study. 2(2), 267–288. 

https://doi.org/10.69526/bir.v2i2.35 

Scherer, M. (2014). Secularism. In The Encyclopedia of Political Thought, M.T. Gibbons (Ed.). 

https://doi.org/10.1002/9781118474396.wbept0922 

Simanjuntak, T. G., Harahap, L. R., Arida, C., Yusfani, M., & Kurniawan, C. S. (2025). 

Fundamental Human Rights in the Islamic Perspective. International Journal of Law, 

Social Science, and Humanities, 2(2), 197-204. 

Sofi, S. A. (2016). A Comparative Study of Human Rights in Islam and Universal Declaration 

of Human Rights. Journal of Islamic Thought and Civilization, 6(1), 37-46. 

Stahnke, T., & Blitt, R. C. (2005). United States Commission On International Religious 

Freedom. 

Suhaimi, S., Rezi, M., & Hakim, M. R. (2023). Al-maqâshid al-syarî’ah. Sahaja, 2(1), 153–170. 

https://doi.org/10.61159/sahaja.v2i1.13 

Sundaramoorthy, L. (2016). Is the idea of human rights a universal concept. Merici, 2, 23-29. 

Syafriadi, S., Syafrinaldi, S., & Suparta, E. (2019). Hak Asasi Manusia dan Demokrasi Dalam 

Konsep Negara Hukum. Asian Journal of Environment, History and Heritage, 3(1), 133-

142. 

United Nations. (n.d.). Universal Declaration of Human Rights | United Nations. 

https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights 

van Schaik, B. M. (2023). The right to apostasy recognised? Reaffirming the right to religious 

freedom. Politics, Religion & Ideology, 24(2), 267–287. 

https://doi.org/10.1080/21567689.2023.2216138 

Vohra, A. (2023). Feminism in the Middle East: An analysis into Western, Islamic, and Secular 

Feminism. Crossings An Undergraduate Arts Journal, 3(2). 

https://doi.org/10.29173/crossings117 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/?ref=chooser-v1
https://doi.org/10.69526/bir.v2i2.35
https://doi.org/10.1002/9781118474396.wbept0922
https://doi.org/10.61159/sahaja.v2i1.13
https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights
https://doi.org/10.1080/21567689.2023.2216138
https://doi.org/10.29173/crossings117

